#### JOURNAL

OF THE

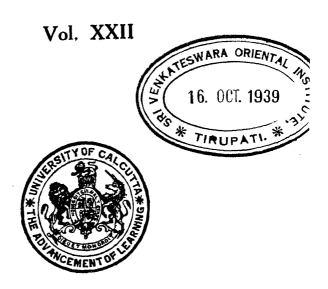
DEPARTMENT OF LETTERS

## University of Calcutta

### Journal

of the

# Department of Letters



#### CONTENTS

|                                                                                                        | Page.         | . •                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------------------------------------|
| The Idea of Progress in Eastern and Western Thought, by Prof. W. S. Urquhart, M.A., D.Litt., D.D., D.L | 1-24          | D.D., D.L.                                                              |
| Western Influence in Bengali Novel, by Mr. Priyaranjan Sen, M.A                                        | 1-76          | my indebtedness<br>pointed me to this<br>e of one who was               |
| Shelley and the French Revolution, by Mr. Amiya Kumar Sen, M.A                                         | 1-64          | in this part o                                                          |
| Rägatmikā Pader Vyākhyā, by Mr. Manindramohan<br>Bose, M.A                                             | 1-95          | I have not been appropriatenes it, still, it may b                      |
| Infinitesimal Calculus in Indian Mathematics—its Origin and Development, by Mr. P. C. Sengupta, M.A    | 1-17          | ogether the sub is essentiall smic or human                             |
| Sankara on the Absolute Being, by Mr. Satindra-<br>kumar Mukherjee, M.A                                | 1-19          | s a teacher of<br>lerlying progress<br>een the lot of the               |
| The Nobility of Bengal in Old Bengali Literature, by Dr. Tamonash Chandra Das Gupta, M.A.,             | 7.0)          | study of phile                                                          |
| Ph.D                                                                                                   | 1-32          | nat I should lil                                                        |
| Sanyal, M.A                                                                                            | <b>1-1</b> 36 | des of a problen s, either ende                                         |
|                                                                                                        |               | arriving at son<br>question in the<br>ern and Weste<br>d it is all to t |

### THE IDEA OF PROGRESS IN EASTERN AND WESTERN THOUGHT

BY

Prof. W. S. Urquhart, M.A., D.Litt., D.D., D.L.

It is fitting that I should first of all express my indebtedr to the University of Calcutta for having appointed me to lectureship, associated as it is with the name of one who very highly respected in all academic circles in this part India, and one whom I had the privilege of having as a collea during many years. In my choice of a subject I have not b consciously influenced by considerations of appropriater either to the lectureship or the lecturer, but, still, it may pointed out that this title does in a sense link together the s jects of history and philosophy. Progress is essenti embodied or exemplified in history, either cosmic or hum and Professor Adharchandra Mookeriee was a teacher history; whereas the analysis of the idea underlying progis primarily a philosophical task, and it has been the lot of lecturer to occupy himself more or less with the study of ph sophical problems.

It is from the philosophical point of view that I should to approach this topic, if it is in my power to do so; and ph sophical study means trying to see both sides of a proble and, after setting forth the contradictory aspects, either enc vouring to reconcile them in a higher unity or arriving at so decision between them. And so I have set the question in form of a suggested comparison between Eastern and West modes of thought upon this idea of progress, and it is all to

# THE IDEA OF PROGRESS IN EASTERN AND WESTERN THOUGHT

BY

Prof. W. S. Urquhart, M.A., D.Litt., D.D., D.L.

It is fitting that I should first of all express my indebtedness to the University of Calcutta for having appointed me to this lectureship, associated as it is with the name of one who was very highly respected in all academic circles in this part of India, and one whom I had the privilege of having as a colleague during many years. In my choice of a subject I have not been consciously influenced by considerations of appropriateness either to the lectureship or the lecturer, but, still, it may be pointed out that this title does in a sense link together the subjects of history and philosophy. Progress is essentially embodied or exemplified in history, either cosmic or human, and Professor Adharchandra Mookerjee was a teacher of history; whereas the analysis of the idea underlying progress is primarily a philosophical task, and it has been the lot of the lecturer to occupy himself more or less with the study of philosophical problems.

It is from the philosophical point of view that I should like to approach this topic, if it is in my power to do so; and philosophical study means trying to see both sides of a problem, and, after setting forth the contradictory aspects, either endeavouring to reconcile them in a higher unity or arriving at some decision between them. And so I have set the question in the form of a suggested comparison between Eastern and Western modes of thought upon this idea of progress, and it is all to the

### THE IDEA OF PROGRESS IN EASTERN AND WESTERN THOUGHT

BY

Prof. W. S. Urquhart, M.A., D.Litt., D.D., D.L.

It is fitting that I should first of all express my indebtedness to the University of Calcutta for having appointed me to this lectureship, associated as it is with the name of one who was very highly respected in all academic circles in this part of India, and one whom I had the privilege of having as a colleague during many years. In my choice of a subject I have not been consciously influenced by considerations of appropriateness either to the lectureship or the lecturer, but, still, it may be pointed out that this title does in a sense link together the subjects of history and philosophy. Progress is essentially embodied or exemplified in history, either cosmic or human, and Professor Adharchandra Mookerjee was a teacher of history; whereas the analysis of the idea underlying progress is primarily a philosophical task, and it has been the lot of the lecturer to occupy himself more or less with the study of philosophical problems.

It is from the philosophical point of view that I should like to approach this topic, if it is in my power to do so; and philosophical study means trying to see both sides of a problem, and, after setting forth the contradictory aspects, either endeavouring to reconcile them in a higher unity or arriving at some decision between them. And so I have set the question in the form of a suggested comparison between Eastern and Western modes of thought upon this idea of progress, and it is all to the

good that such comparisons should be made. We have suffered too long and too seriously from allowing our thoughts to move only in the one groove, suggested by our particular nationality or tradition, and it is well that we should remind ourselves of this. Max Müller long ago warned his countrymen of the narrowness which might result from too exclusive occupation with Greek or Roman or Jewish thought, and hinted that they might obtain from India "that correction which is wanted to make our inner life more perfect, more comprehensive, more universal." (India, What It can teach Us? p. 6.) I have no doubt that similar quotations might be found in Indian writers showing that they were aware of the benefits which might be derived from participation in the cultural tradition of the West. While not unaware of unity, we must, if we possess the scientific spirit, be ready to welcome, use, and honour the diversities which actually exist. I do not agree with the trite saying that "comparisons are odious;" they only become so when they are associated with superiority on the one hand or on the other, when the roles of teacher and taught become fixed and are not regarded as interchangeable or as a matter of fact ever changed.

But I do not wish to suggest that in this matter the East and the West should be set over against each other, as if they were the upholders of diametrically opposite conceptions, so opposite that one, viz., the Eastern, is currently supposed to involve the absolute denial of progress. This statement of the relationship is much too simple, and at the same time, much too abrupt. There has been too frequent a use—and abuse—of the phrases, "the Unchanging East," and "the Progressive West." Neither East nor West has the monopoly of permanence or of change. A little patience and scientific procedure will convince the student of the necessity of allowing for cross-division, and, if he unfortunately starts out with mutually exclusive preconceived notions, he will be convinced that both analysis of thought and investigation of history show the interplay in both East and

West of the permanent and the changing. Still, it must be allowed that, on the whole, greater emphasis has in the East been laid upon the permanent, whereas in the West the time-factor has received a more considerable share of attention.

In any analysis of the idea of progress we must distinguish the two factors to which I have already referred—the relation to change on the one hand and to the permanent on the other. Progress is a synthetic idea, unintelligible or misunderstood except through this synthesis. From this two consequences follow. In the first place progress has to be distinguished clearly from mere process. This is a distinction which has not always been made, and much confusion has thereby resulted in our idea of progress and in our location of it within different systems of thought. But it will be evident that while process can be interpreted fairly adequately within the form of time, progress, as has just been said, requires the two factors, the relation to change and the relation to the permanent, for its full understanding. It is always the attempt to realise within time something that is essentially above time, and that belongs to a different world from the world of mere change. Another consequence is that progress can be properly understood only if we view it through a proper understanding of human nature. Again much trouble would have been saved if this method of approach had been chosen, for as was said long ago by Heraclitus "Nothing is so inimical to progress as a false opinion of progress." Man has a double consciousness, the consciousness of being a creature at once of time and of eternity. Man never is blest but always hopes to be, and whatever he attains to he strives to go beyond. It is through this conception that he interprets the idea of progress. It can be understood only as associated with purpose. It is the realisation in time of that which is not as yet in time, but which nevertheless is in the sense that it is above time or beyond time. At any given stage the new stage is something more than the preceding stage. It

West of the permanent and the changing. Still, it must be allowed that, on the whole, greater emphasis has in the East been laid upon the permanent, whereas in the West the time-factor has received a more considerable share of attention.

In any analysis of the idea of progress we must distinguish the two factors to which I have already referred—the relation to change on the one hand and to the permanent on the other. Progress is a synthetic idea, unintelligible or misunderstood except through this synthesis. From this two consequences follow. In the first place progress has to be distinguished clearly from mere process. This is a distinction which has not always been made, and much confusion has thereby resulted in our idea of progress and in our location of it within different systems of thought. But it will be evident that while process can be interpreted fairly adequately within the form of time, progress, as has just been said, requires the two factors, the relation to change and the relation to the permanent, for its full understanding. It is always the attempt to realise within time something that is essentially above time, and that belongs to a different world from the world of mere change. Another consequence is that progress can be properly understood only if we view it through a proper understanding of human nature. Again much trouble would have been saved if this method of approach had been chosen, for as was said long ago Heraclitus "Nothing is so inimical to progress as a false opinion of progress." Man has a double consciousness, the consciousness of being a creature at once of time and of eternity. never is blest but always hopes to be, and whatever he attains to he strives to go beyond. It is through this conception that he interprets the idea of progress. It can be understood only as associated with purpose. It is the realisation in time of that which is not as yet in time, but which nevertheless is in the sense that it is above time or beyond time. At any given stage the new stage is something more than the preceding stage. It can be understood only as the importation of something additional, some working upon the process of that which is more than the process, some conception of an ideal, some apprehension of a greater whole, in short, of purpose. Development, which cast such a glamour over the earlier adherents of evolutionism, cannot be understood except through the operation of the two theoretically distinguishable factors which are disclosed in purpose. It is this alone which can unify the sciences, by introducing into the organic and physiological sphere concepts taken from the mental world, and again by preventing the artificial and abstract isolation of physics and chemistry by the introduction into them of categories of the organic world.

But the presence of these two factors in progress introduces a difficulty which can perhaps best be illustrated by reference to the fundamental problem of ethics. The moral struggle is for the attainment of an ideal of character or service, which has not vet been reached. The struggle is serious enough and real, but the supply of energy available for it is dependent upon the presence of something additional to and greater than the struggle itself. We must have a certain amount of confidence in the result. We cannot contemplate with equanimity a struggle prolonged to infinity. There must be times at which we can mentally cease from the process and find confidence in the thought that something has been eternally accomplished. And in the long run we must have the assurance that reality is receptive of our efforts, that we are not simply playing with imaginary constructions but drawing down into the region of actualisation something that belongs to the permanent structure of the universe. Moral distinctions must be based on reality. As Lotze says, "That which should be or ought to be must have a reality distinct from that which should not be." Or as Prof. A. E. Taylor says, "There must be a sense in which we can be really in fruition, permanently established in a good beyond which there is no better. The distinctively ethical life is not merely successive. In proportion to its moral worth,

it is a life which is undergoing a steady elevation and transformation from the mere successiveness of a simply animal existence to the whole and simultaneous fruition of all good which would be the eternity of the divine. As we rise in the moral scale, under the drawing of conceptions of good more and more adequate to sustain intelligent aspiration, living itself steadily takes on more and more a "form of eternity." (Faith of a Moralist, Vol. I, Chapter 9.)

But here the ethical dilemma presents itself in all its abruptness, and it is the same dilemma as is concealed in the complex problem of progress in general. If we concentrate attention on the approach towards the goal, in which journey morality essentially consists, then morality never seems to be victorious. Or, to put the matter another way, morality without religion, which is essentially interested in the ultimate attainment, is unresting, unsuccessful. If, on the other hand, morality succeeds, and attains to the goal, morality itself disappears. In becoming successful morality seems to destroy itself. How are we to choose between these two apparently exclusive conceptions unless we can discover some method of mediation?

Eastern thought places the emphasis upon the goal rather than upon the journey towards it, in relation both to the moral problem and to the idea of progress in general. It concentrates attention upon the permanent rather than upon the changing, to such an extent as to lead to a minimising or a denial of the reality of progress. The difficulties associated with progress are so great and so numerous, that it seems better to many Eastern thinkers on the whole to turn thought away from it altogether. We shall consider a little later some of the methods by which thought is given this non-temporal direction, but in the meantime, lest we be guilty of the onesidedness which I deprecated at the beginning of this paper, we may note that a sense of the overwhelming difficulty of conceiving or establishing progress is by no means confined exclusively to Eastern speculation. It has

been characteristic of much recent writing in the West as well. It has been frequently pointed out that it is difficult for us to look back over time and assert simply and positively that there has been progress. Hobhouse, e.g., says that he was never "one of those who think that the general fact of progress may be readily assumed, or that mankind constantly advances to higher things by an automatic law which can be left to itself." (Development and Purpose, p. xxi.) To many it has seemed that the attempt to detect an upward progress is nothing more or less than a dealing with illusions. While there may be progress on the part of individuals, there certainly cannot be progress on the The Platonic tradition that value lies only with the permanent world of ideas, as contrasted with the fleeting world of sense, is hard a-dying. Bradley can tell us even in the nineteenth century that "Nothing perfect, nothing genuinely real, can move; the Absolute has no seasons, but all at once bears its leaves, fruits and blossoms." (Appearance and Reality, p. 500). Lord Morley, that somewhat weary observer of the world's proceedings, suggests that no other conception of history is possible than one which denies the possibility of progress. And Dean Inge, after rather cynically showing that a belief in progress is a recent discovery of the human spirit, and after having proved to his own satisfaction the harmfulness and utter futility of the belief, points out that all beliefs of this kind have had their day and ceased to be. The illegitimacy of the alliance between evolution and progress has been discovered, thanks to Huxley and his followers, and can no longer deceive men either in politics or religion. "The notion," he says, "that evolution is an automatic machine bringing in the millennium made the attractiveness of naturalism for the nineteenth century, but there is no progress in the whole, nor can we assume that the more complex is always higher than the simple "(p. 94). We must resist the temptation to think that our ideals will be justified by their actual realisation at some future date. But—and this is worth noting for our main purpose—Dean Inge's pessimism about external

progress does not have the effect of producing pessimism in general. It simply leads him to look elsewhere for the criterion of reality or of value. He refuses to allow that a belief is made true by the fact that it succeeds, but neither does he allow that a belief is made untrue because it does not succeed. The test of value is outside of time; so with him as with Eastern writers, the emphasis tends to be laid upon the permanent.

And then, urging us in the negative direction, there is the disconcerting fact of ennui, which finds such frequent expression now-a-days. The most ardent admirers of and the most active participators in progress seem so easily to reach the position, immediately after an outstanding success, of asking the question, "Where do we go from hence? What next?" If the question cannot be answered, the futility of all the movement which had brought them to that position is exhibited. The question is asked "Why did we ever begin the movement?" and dissatisfaction drives men once more from the fleeting to the permanent.

Let us now turn more specifically to the idea of progress in Eastern and Indian thought. As I have said, if any general statement can be made, it would seem to be that to Indian thought the difficulties in the way of conceiving external progress are so great, that it is felt to be better to deny it altogether by going beyond the sphere of the external and denying the possibility of the conditions under which progress might be possible. What progress there may be is internal, it is said, the movement of the soul on the way of escape, its refinement until it may fade into the Absolute, when all desire for what we call progress will disappear, and the restlessness which makes a man wish always to go beyond that which he has already attained, will no longer trouble the calm of his contemplative spirit.

Indian thought has always been more interested in unity than in diversity. "One-pointedness" is the indispensable condition of true penetration into reality, and he who would understand the secrets of the universe must always show a preference for the intuitive over the discursive in the methods of thought and for intensity to extensity in the knowledge which is sought after or attained. The consequence of this is a diminution of that interest in particular individuals or events which is the spring of action; and, when there is no incentive to action, there can be little or no appreciation of the need of progress, for progress is distinguished from process in that the former is conceived as a task or vocation of humanity, whereas the latter is merely an order inherent in the being of the world.

Another influence which may have helped in the direction of the depreciation of progress is the conception of the nature of philosophical development. In Western philosophical history a leading philosopher may set forth a system of thought in fairly complete form. This will not be normative for his successor except in so far as it affords material for criticism and a starting point for further development. However much repetition there may be owing to the fundamental similarity of human nature and the limitations of human thought, the ideal certainly is that our little systems should have their day and cease to be, giving place to that which, presumably, marks an advance to a more adequate conception of reality. In India, I venture to suggest, the case is different. Throughout the course of development a school of philosophy is dominated by certain leading ideas which continue to be normative. The development itself consists in growing adequacy of interpretation and the adjustment of traditional doctrines to opposing tendencies which had appeared at a later date. This may have been a method which led to great philosophical achievements, but the general effect of it was that the very method diverted attention from the changing to that which lay beneath the change, from the fleeting to the permanent. The supreme interest was not in tracing the development but rather in showing how the persistent ideas might always emerge clarified and strengthened, through the labours of devoted interpreters and the frustration of any attempts which might have been made to overthrow them.

The further result of this conception of authority was an attitude of mind not very receptive to the idea of progress in its philosophical form. The ideal was not to show progress but to show that change had had no vital effect upon the permanent conception of reality. Progress was not so valuable for thought as the continued assertion of the permanent. Progress belonged to a lower level of philosophical thought.

But it must not be thought that Indian thought with all its devotion to unity paid no attention to the world in which progress might be supposed to be possible. In the early Vedic times thought is outward-looking and interested in particularity. It resolved that particularity into a conception of ?ita or order of the universe, under which progress might have been discerned had thought gone further in direction. But on the whole this conception of order was simply a step towards the victory of unity as the dominating conception. In its further implications it favours the idea of destiny, under which the individual was suppressed or at least lowered in importance. With the internalising of ritual and of the sacrifice, with the discovery first on the physical plane and then on the mental and spiritual, of the intermingling and possible identification of the human with the divine, interest was gradually diminished in the world of movement and of change, in which alone, primarily at least, progress is possible. This synthesis, embodied in the formula "That art thou" which has been described, by Max Müller. as "the boldest and truest synthesis in the whole history of philosophy" was overwhelming in its effects. It exhibited the double tendency towards denial of the particularity of the world of our ordinary experience, and towards identification of the human spirit with the divine with such closeness as to reach an absolute unity. Now whether the second aspect of the endeavour provides sufficiently for internal progress, may be a difficult question to answer, but there can be no doubt about the annihilating character of the first in respect of the external sphere of possible progress. Under the guidance of Sankara's teaching

the external world was regarded as the embodiment only of names and forms, symbols which had not fixed the thing symbolised, unsuccessful categories from which the reality had escaped. The homing instinct of the soul, to which this mode of thought gave expression, was so urgent that it gave no opportunity for a backward look to the particularity of the world. The acceptance of individuality was regarded as a metaphysical catastrophe, only to be permitted within the non-committal limits of the conception of  $m\bar{a}y\bar{a}$ , which, whatever may be the precise degree of illusoriness associated with it, at least prevented that trust in actuality which alone makes progress possible. Solovyof, the Russian writer, points out that, while mere doubt about objective reality might have no effect upon moral activity, dogmatic certainty about non-existence would have such an effect in a very considerable degree. So without taking up the position that the conception of  $m\bar{u}y\bar{u}$  involves an assertion of non-existence, we may say that the nearer it approaches such an assertion, the more devitalising is its effect upon activity and therefore upon progress.

It may, however, be justifiably said that thought of Vedantic type is quite avowedly uninterested in external progress. but the reason of this is that it thinks that internal progress the progress of the soul in knowledge and in excellence is all that matters. It is therefore necessary to ask what effect the overwhelming emphasis upon unity has upon the possibility of such internal progress. We may take as an illustration of this Sankara's doctrine of the two orders of knowledge, and his constant appeal to the religious thinker to rise above the inadequacies of the lower order. All progress in knowledge which is worth having must be dominated by the desire to turn away from aimless wandering through the trackless variety of the manifold world and to return to the undivided unity of God. The Self must be expanded until it ceases to be an individual and separate self, and this can be done, not by looking outwards but by looking inwards, not by affirmation and construction.

but by negation and retraction. The contrast between the two divisions of knowledge is made so definite by Sankara that we can reach the higher unity only by passing very resolutely from the one kind of knowledge to the other. When we make the transition we carry little or nothing with us from the one sphere to the other. This attitude to progress in knowledge combines within itself the common distinctions between the ordinary and the scientific point of view, and again between this latter and the philosophical point of view. The necessity of the first transition will be easily accepted, but in regard to the second it may be asked whether the transition is not made more abrupt Sankara than is necessary, and therefore whether possibility of progress from the one to the other is unnecessarily sacrificed. We should all agree that scientific categories are insufficient for the interpretation of reality, but is not fuller co-operation possible? If we think of the two orders as separate in the same way as dream is separate from reality, and if the transition from the one to the other is so abrupt. may we not sometimes be tempted to leave unsolved the difficulties which arise in the lower sphere; just as when, awaking from a dream, we do not take the trouble to correct its absurdities? If the higher is detached from the lower, we are not in a position through the insistent truth of the higher, to force the lower to surrender its inconsistencies. Further, while in the typical Eastern thought we may distinguish both the view exemplified by Sankara that God is without qualities, and the more positive view of Rāmānuja that God is the ocean of auspicious qualities, we may say that the more the negative view prevails over the positive, the more difficult it is to secure that the goal will determine progress towards it. The end will rather be the negation of the process towards it, whereas a conception of reality which will minister to progress is one which is more truly reached, not by turning away from experience, but by further and more open-minded, and also more reverent, study of the facts with which it supplies us.

The same kind of difficulty rises in connection with the problem of progress towards excellence, or what may be vaguely designated as moral progress. Here we are brought face to face with the fundamental moral dilemma in a specially disturbing way. The end does not justify the means, but rather annihilates the means. On the path of the ordinary duties only a lower felicity is reached, by the way of the Fathers or by the way of the Gods. The goal which the pious man reaches is not the final consummation, and he cannot carry his ethical gains with him into the ultimate state. Not only is he, through the conception of  $m\bar{a}y\bar{a}$ , prevented from ascribing sufficient importance to the external sphere in which his duties might be actualised, but these duties themselves, in their reaction upon his soul, do not bring him to the highest state. The aim set before him is not transformation but release from all that would bind him to egoity. In this freedom, having absorbed moral rules into himself, he, as an enlightened man, may live as he pleases. Now it would be wholly unjust to see in this a tendency to antinomianism or license. Prof. K. Shastri well emphasises the close connection between Vedantic teaching and the practice of the higher virtues. But ultimately the soul is conceived as unchangeable, and therefore incapable of degrees of perfection. Activity, and the progressive accomplishment of the good, belongs to a lower sphere; the highest ethical state and the highest condition of the soul must be held to be different from each other. So the ideal, while not forbidding progress while we occupy the lower sphere, does not encourage us to carry its results up to the level of spiritual attainment. In this attitude the idea of progress is not unsupported, but is it sufficiently supported?

In this lecture I have tried to analyse the idea of progress, and to show that Eastern thought tends on the whole to emphasise the goal rather than the process towards it. In my next lecture I should like to study one or two special applications, of the doctrines in the East such as we find in the conception of

*līlā* and of recurrent cycles of movement. I shall then try to show some of the elements of value in the Eastern idea which have often been strangely overlooked. Then, the prevalence of similar ideas in Western thought will be traced, and finally an attempt will be made to arrive at some mediating conception which will preserve the spiritual, as contrasted with the material, aspect of progress, while not destroying its possibility.

II

In this lecture I shall first of all consider one or two particular ways in which emphasis upon unity has affected the development of the conception of progress, and shall then try to show the value of the contribution which has been made by Eastern thought towards the purification and elevation of the idea.

We have found that the whole attitude which is associated with the word  $m\bar{a}y\bar{a}$ , even when we resolutely refuse to interpret the word as meaning merely "illusion," is unfavourable to any vigorous belief in conditions of progress and that the goal is conceived in such a way as to diminish the importance of the process towards it. A dream-like character is cast over the whole movement, and we cannot look for any strenuous work or advance within a dream, if our minds are filled with the thought of awaking from it, and the only motive left to us is desire for such awakening and the resulting identification with the Divine. But there are conceptions which show a return to a more realistic attitude—conceptions which admit the actuality and even the reality of the temporal process without being able to take it quite seriously. Such conceptions are those of  $l\bar{\imath}l\bar{a}$  and of cyclic process. The Eternal Principle or God cannot be detached altogether from the world process, but God may be conceived of as relieved of any serious purpose in regard to it. His action in the world, instead of being the laborious working out of a continuous purpose, is un-selfconscious, un-strenuous and, according to these conceptions, of the nature of playful sport. We must not constrain God to labour from a sense of need or attribute to him an overwhelming desire to accomplish some definite aim. He needs nothing and is not troubled with the burden of cosmic responsibility. He is like a child at play, blowing bubbles lovely as the rainbow, and casually and light-heartedly producing effects of no more lasting character than the bubbles or the rainbow. Some writers in their ignorance have condemned this conception as merely frivolous, but it expresses the kinship between the idea of play and exercise of energy without oppressive strain and anxiety as to the result, and the idea has recently been emphasised that play is one of the most important factors in development and that recreation is akin to creation. must be allowed that the conception is slightly lacking in depth, and if it suggests, as it does, that there is the minimum of purpose on this part of the creator, it is hardly likely to increase the importance of the conception of progress.

If we go further in the more realistic direction and analyse the conception of cyclic process, we do not find much support for the idea of progress. It is at the best only a half-hearted concession to the idea, and it stops short just when we are expecting to have some success in the establishment of it. is difficult enough to establish progress on the whole -after we may have failed to establish progress through the comparison of individual achievements in different ages and if we are then told that this progress on the whole is merely within a recurrent movement, and only a preliminary to an inevitable downward dipping of the curve, we shall be tempted to abandon belief in progress altogether. We shall hardly be able to struggle successfully against the sense of final futility engendered by the anticipation that, as things have been, so they will be again, even if the return to the prior state be millions of years distant and beyond the range of our most powerful imaginations of actuality.

At this point another conception may be referred to, in passing, because it illustrates the effect upon the idea of progress

of any attitude which diminishes the reality of the world, although in itself it is associated more closely with western than with eastern thought. I refer to the doctrine of an apocalyptic or catastrophic consummation of this present world-process. There may have been divine purpose in regard to it and progress within it at some previous stage, but that development has been frustrated, and all that can now be looked for is progress towards a crisis, when the course of human history shall come to an abrupt end and the structures of civilisation and their systems of government shall be swept away in the whirlwind storms of divine wrath, to make room for a new world which shall be the opposite or the reversal of the present one. There is no room for progress in a world which lieth almost entirely in the evil one, although it may be grudgingly conceded a certain modicum of actuality. But, as I have said this idea of catastrophe is not specifically eastern.

Before passing on to consider certain western conceptions which, by reason of their excessive emphasis upon the permanent. seem to me rather hampering to the conception of progress. I should like to indicate the elements of value in the eastern conception generally. It is not to be taken as altogether opposed to the idea of progress despite superficial appearances. In the first place it at least raises a barrier against any materialistic conceptions of progress, and I think most people are now agreed that it is exceedingly difficult, if not impossible, to establish any satisfactory criterion of merely material progress. In a more positive way through the emphasis upon dream-like character, this same effect is produced by the tendency to regard our ordinary environment as mainly composed of the stuff that dreams are made of. This attitude certainly establishes the supremacy of the mental over the material, and we shall find that some of our most modern philosophical writers find the test of progress just in the growth of this supremacy of the mental and the expansion of its control. Again if we consider the more philosophical doctrine of "names and forms," it

will not be impossible to regard this as an anticipation of the symbolic character of science. It is becoming increasingly recognised—ever since the time when Ward pointed it out so clearly in his Naturalism and Agnosticism—that science does not get down to actual individualities, but uses abstract and average conceptions—thought-counters enabling us to deal intelligently and expeditiously with reality, but not actually constitutive of it. Now we associate science in modern days with progress, but this reference to the symbolic character of science leads us to enquire more particularly as to where the progress is actually to be found? If we put such a question, we shall find that progress, as, e.g., in mechanical invention, is not in the things invented but in the ideas which are embodied in the material form. When we speak, e.g., of the development of the steam engine, we do not mean that the crude earlier types have been worked up into the more complex machines of a later date. The primitive engines themselves have been scrapped or preserved only in museums. But we do mean that the early ideas have been worked up into the ideas which have given rise to the modern type of engine. So it would appear that progress, if it is to be found at all, is in ideas and not in things, and this conception is at least adumbrated in the eastern philosophies we have been considering

I wish now to turn to Western philosophy, and, although progress is supposed, according to proverbial saying and popular belief, to find its natural home in the West, to ask the question whether there are not in Western thought also certain conceptions which are prejudicial to the notion of progress. If we retrace our steps to the beginnings of philosophy in Greece, we find that Plato's doctrine of Ideas enshrines the notion that all importance belongs to the eternal and that the things belonging to the world of change are but imperfect copies of the perfect, which is unchanging. The effect of this is to give a backward-looking tendency to thought and, sentimentally, to favour the myth of a golden age. Reminiscence rather than

fresh discovery is the guiding principle of knowledge. Progress in thought or in action is but the ever more perfect unfolding of that which already exists. There can be no fresh invention. and this lays an emphasis upon the static which allows of no ultimate justification for a belief in progress. Greek philosophy has been described as an "elaboration of the conceptual order." It is detached from experience and thus encourages the rigidity and lack of movement which we tend to associate with mere concepts. As a recent French writer has said, "The kosmos of the Greeks is, as we might say, a world without a history, an eternal order in which time counts for nothing, whether because it leaves that order always self-identical, or because it produces a series of events which always reverts to the same point through an indefinite reputation of cyclical changes. Is not even the history of mankind, according to Aristotle, a perpetual recurrence of the same civilisation? The antithetic thought that there really are radical changes, absolute beginnings, genuine discoveries. in a word, history and progress in the wide sense—such a thought was impossible until Christianity had swept away the Greek kosmos." (Brehier, History of Philosophy, 489, quoted in Taylor's Faith of a Moralist, II, 324.) Time had to come to its own again, in emphasis upon history and individuality.

But the lesson was not thoroughly learnt in Western philosophy. Under the influence of Spinoza temporal happenings were reduced to mere semblances of eternity, and with Hegel and his followers the Absolute comes again to its own and more than its own. With Bradley it has no seasons and bears "all at once its flowers and its fruits." General Smuts in his book on Holism and Evolution selects the notion of the Absolute as the typical philosophical conception, and points out that the Absolute of philosophy leaves no room for development. "The view of the universe," he says, "as a whole or an absolute in the philosophic sense leaves no room for progress, and is in conflict with all the teachings of experience and all the most significant results of science" (p. 102). This dictum of General Smuts is typical of a widespread

revolt, to a very large extent due to Bergson's influence, against the absolutist idea in philosophy, and I think we may take it that current western philosophy in general is now moving towards a readiness to give the conception of progress a more honourable status and is ceasing to regard it as belonging to a lower levels of thought or of existence.

Perhaps a passing consideration of the modern view of the criterion of truth may help us towards more satisfactory conceptions. Under the influence of what might be called the copyist theory of truth, whether this took a realistic or idealistic form. truth was held to consist in reproducing or unfolding that which already is. It betokened a rather juvenile, copy-book attitude, as if our supreme endeavour ought to be to trace in our ideas the exact headings set for us in reality. We are deprived of initiative, and have to think as we are compelled by external actualities if we are to attain truth. Or, in more idealistic and Hegelian mood, we have to unfold the possibilities of reason, seek to trace in the world the rational scheme of things, which already is, or which step by step will unfold itself, inevitably according to a preordained plan. Again, just as in the realistic attitude, we are deprived of initiative. In more recent western philosophy, on the other hand, there is a tendency to regard the criterion of truth from a more active point of view. Truth consists in consilience or harmony, and it is obvious that this can be taken as a motive of action. Development consists in the overcoming of obstacles, and, conversely, harmony may be taken as the condition of development. The extension and victory of harmony may also be regarded as the ideal or goal of development. Thus the ground of validity, viz., consilience, becomes identical with the spring of progress, instead of, by its static bias, presenting itself as a discouragement of progress. The criterion of truth is placed within the idea of progress. As Hobhouse puts it, "The advance of mind is measured by the constant extension of the sphere of harmony and the removal of partial disharmony and discord within each sphere." (Development and Purpose, p. 285.)

Would it not seem then that, if we are to reach truth, we must also believe in progress as the indication of our nearer approach to truth? Let us now look at the matter in a more objective way and ask if experience presents us with any evidence that progress. if it exists, is of a spiritual character. I think we may say that it is very difficult to establish progress of any other kind, or, in other words, progress cannot be material.

It is a commonplace of reflection that we cannot find clear and distinct evidences of progress in the external and concrete manifestations of human activity, whether individual or social. The achievements of even the most famous individuals have passed into oblivion and decay, and conventional history gives us a record of the rise and fall of dynasties and empires. names of the conspicuous empires of the past, Assyria and Egypt, Greece and Rome, are suggestions of a glory and power that once were and now are not, and archaeological research simply adds to the series of phenomena of growth and decay, recurrences without any definite advance, exemplifying the principle laid down by McDougall that "whenever the progressive form has outrun the conservative, progress has at first been rapid, and then has come abruptly to an end."

And if we turn our attention from external embodiments to the principle of the process, we do not seem to fare any better, so long as we keep to a merely naturalistic and materialistic point of view. Even in ancient times it was recognised that depression of spirit was the consequence of pure and unrelieved naturalism. The mood resulting from the Lucretian philosophy is well described by the heroine of Charles Kingsley's novel Hypatia. "What if the stream of fate were the only real power? What if there were no centre, no order, no rest, no goal, but only a perpetual flux, a down-rushing change. And before her dizzying brain and heart arose that awful vision of Lucretius, of the homeless universe falling, falling, falling, for ever from nowhere towards nowhither, through the unending ages, by causeless and unceasing gravitation, while the changes and efforts of all mortal things were but the jostling of the dust atoms amid the everlasting storm." Mere naturalism also, as Lord Morley pointed out at a later date, evacuates history of any meaning in so far as it involves a denial of progress. If the narrow original meaning of evolution is retained, there is an irreconcilable conflict between it and history. In the words of Eucken, "where there is evolution there is no real history, and where there is history there is no evolution."

Now the trend of more recent modern thought is in the direction of resolving this contest, not by denying the rights or the progressive character of history, but by changing the conception or at least the range of the principle of evolution. The fallacv which, when the conception of evolution first became popular in the latter half of last century, allowed it to appear as the herald of a new era of progress, is becoming more and more clearly understood. It is seen that evolution guarantees nothing but process, whereas for real progress we must have the production of that which human beings regard as valuable, the realisation of purpose or end. But the further question is being more and more insistently put as to whether the conception of evolution which seems to be inimical to progress and has to be distinguished from it, may not be transformed into a more serviceable conception? Has it not hitherto been dominated too much by mechanical and geometrical categories, and has it not concerned itself too exclusively with the form of space and forgotten time-real time? For these reasons has it not been almost wholly abstract in its methods, and wholly deterministic in its effects? Has it not been presumptuous in the claim to apply its categories on human levels, and, even at the other end of the scale, has it not allowed the concrete individualities of existence to slip through its meshes? It has excluded history because it has standardised time instead of regarding true as a real duration, different in each individual history. Will not the establishment of progress according to modern philosophical conceptions, come through a refusal to persist in the mechanical interpretation

of evolution and the use of the hitherto popular scientific categories? History must come to its own again, not only in regard to human life, but in regard to the lowliest existences. And, if we make this demand consistently and persistently, we shall discover the necessity of a spiritual interpretation of the universe, an interpretation which will leave room for progress and indeed imply progress for the very completion of the interpretation. At the lower end of the scale the conception of dead matter has disappeared. Matter is, in Smuts' phrase, a "mass of seething palpitating energies and activities" (51). At the very outset we are confronted with life which has within it the potentiality of progress and in the lowest organisms the "inner co-operative creative harmony of the cell" introduces a conception and suggests a criterion of progress which can be carried with us right up through the stages of ascent. The difference between development and decay is the victory of structure, or, in other words, the power of the whole in the one case and its defect in the other, integration as compared with disintegration. Life and growing harmony are the twin dominating conceptions throughout the whole of nature and history. The conception of evolution has been transformed, and in the transformation has afforded a secure basis for progress. Smuts puts it, "The view-point of Evolution as creative, of a real progressive creation still going forward in the universe instead of having been completed in the past, of the sum of reality not as constant but as progressively increasing in the course of evolution, is perhaps one of the most significant departures in the whole range of human thought." (Holism and Evolution, p. 89.)

If we consider this again from a more philosophical point of view and in its application to the history of human individuals and human societies, there emerges a criterion of progress. which confirms our previous idea that it is identical with the criterion of truth. Progress consists in the intensified desire after, and the growing realisation of, harmony, through the increase of the rational control of life, and the objectification of this control in ever fuller social co-operation. This is our demand and aspiration under the guidance of the most scientific and philosophical modern thought. It is the urge to completeness in the highest sense.

But the question remains, is this a merely human aspiration? Does the universe keep faith with us and justify such an aspiration? In order to answer the question, we must turn back again to that emphasis upon the eternal which was so prominent in Eastern thought and ask whether there is any possibility of combining the two phases of thought? The East delighted in infinity, and, under the liberating conceptions we have just been considering, we have seen that Western thought is being liberated from mechanism and has its doors open also towards infinity. The problem is whether the infinity is to be abstract, devastating and overwhelming, or whether it can combine with the concreteness of individuality and history? Can we reach out to a divine objectivity which-or who-cares for progress, and so obtain a cosmical guarantee of progress? Does Nature keep faith? A writer in the Hibbert Journal many years ago said, "All that makes a Cosmos rather than a chaos of the universe is a maniacal illusion unless nature keep faith with the intelligence it has generated." So the question would appear to be serious.

Now in all the processes of nature and in the activities of human life there would seem to be a margin, or a beyond. The integration of an animal structure is the production of a harmony with, and the drawing in of, resources from an environment which responds. Knowledge has always to deal with an object which remains unexhausted, but which yet meets the efforts to understand it. Most clearly of all, in morality we are striving beyond ourselves and trying to introduce into our human life an attainment or fruition. Morality seems futile unless we can have recourse to something beyond, and the question is whether this spiritual beyond can be conceived of in such a way as to make it receptive of moral endeavour. We have found that as presented by absolutists, morality, in winning the victory, itself ceased

to be, in attaining God it disappeared in God. But we may ask whether this is necessary or whether we may not conceive of God as of such a character as to guarantee the progress of morality and all other human activity? Unless we can do so, it seems to me that our conception of progress is left hanging in the air and meaningless.

The true basis of progress lies and must lie in the reciprocity of human and divine. The ideal must be in relation to the real, the infinite to the finite. Our thought about social progress and all other kinds of progress must have relation to the facts; it cannot be utopian. Prof. Radhakrishnan in a recent article in the Spectator said about certain Eastern teachers that "they admit the pure luminous spirit without division or duality, existent beyond or rather within the world of multiplicity or change." the alternative of "beyond" or "within" a matter of indifference? I think the question of detachment or otherwise makes all the difference here. I think that we require to emphasise, as in general Prof. Radhakrishnan does, the more positive interpretation of eastern teaching whereby it shows that nothing can be regarded as real which is viewed out of connection with the whole. We need to posit on the part of God a trust in the universe in its particularity and its details, a regard for difference as well as for unity, bringing him into connection with the variety of nature, "there being nothing," as Bacon said, "wherein nature so much triumpheth as in dissimilitude." We need to think of God as love, showing itself in outflowing activity or trustfulness towards a world which he has made, giving to that world such reality that He would not be God without it or without satisfying its needs. As Smuts puts it, "The universal realises itself, not in idle self-contemplation or in isolation from the actual, but in and through particular bodies, in particular things and facts." (Holism and Evolution, p. 91.) We must never make this varied life of ours a mere unintelligible mystery. We needs must posit also on the part of God a trust in history. If He is intelligence, we needs must regard the history of humanity as a record of developing intelligence and strive to conceive of humanity as the highest revelation of God. This trust on the part of God begets trust on the part of man, and draws forth an answering love, for progress is possible for us only if we also can care for the highest.

For all these reasons it seems to me that the basal guarantee of progress lies in the idea of Incarnation, that idea which has been in the form of repeated incarnations so strongly emphasised in Eastern belief, and in the idea of a central incarnation has been the fundamental idea in Christianity. As a Christian I believe that it is the deepest truth not only of religion but of philosophy. The Sonship of Christ shows the way to the sonship of humanity, and it is because we have the right, and also the power, to become the sons of God that we can believe in progress, as the light of heaven upon our path, and not as a mere flickering will-o-thewisp leading us aside into the waste places of imagination.

The question remains as to how we can believe that God eternally guarantees progress and yet can think that God is complete reality? An answer to this question cannot be given so long as we are mortal, but it seems to me that we needlessly complicate our problem by failing to distinguish between progress towards fruition and progress in fruition, advance towards God and advance in God. When an artist has perfected his tools may he not make progress in the use of them, and when we have reached God may we not make progress in the realisation of God without detracting in any way from the present completeness of God? Perfect perfection, if the phrase may be allowed, is not merely the destruction of evils but the continual realisation of good, and to that there need not be, there cannot be, any end if God is Infinite. For we do not subtract from the energy of God if we concentrate it in our own activity; we but widen the sphere of the exercise of the Divine energy, a portion of which has been entrusted to us for the ever fuller unfolding of the purposes of God-and our own.

# WESTERN INFLUENCE

### BENGALI NOVEL

## PRIYARANJAN SEN, M.A.

Lecturer in English and Indian Vernaculars, Post-Graduate
Department, Calcutta University



CALCUTTA UNIVERSITY PRESS 1932

PRINTED BY BHUPENDRALAL BANKRIMS
AT THE CALCUTTA UNIVERSITY PRESS, SENATE HOUSE, CALCUTTA.

Reg. No. 581B.J.—February, 1932—600) + 250.

#### PREFACE

The contact of two cultures is always an important and interesting subject for investigation and the question of western influence in Bengali literature will invite study and criticism. It has been prescribed for the M.A. Examination in Indian Vernaculars in our University since 1920, and I have dealt with it in my thesis for the P. R. Studentship for 1925.

'Influence of western literature in the development of Bengali novel' is included within the scope of this study and I now venture to publish, with some modifications, my essay on the subject which had been written in 1926 for the Jubilee Research Prize and had received the award.

A consistent transcription of the names of Bengali books and periodicals cited in the essay has been given in the Alphabetical Index placed at the end.

I take this opportunity to record my obligations to my teacher Professor P. C. Ghosh, M.A., Presidency College, Calcutta, for having first suggested the work and to my friends Dr. P. C. Bagchi and Sj. J. C. Ray for having assisted me with the proofs.

ASUTOSH BUILDING, CALCUTTA: February, 1932

PRIYARANJAN

#### CONTENTS

|                   |                |             |            |                                         | PAGE |
|-------------------|----------------|-------------|------------|-----------------------------------------|------|
| Western Influence |                |             | •••        | •••                                     | 1    |
| The Age of Novels |                | •••         | • • •      | •••                                     | 3    |
| The Beginnings    |                | • • •       |            | •••                                     | 4    |
| Use of Sansk      | rit literary n | nodels      | •••        | •••                                     | 10   |
| Attempts to       | introduce      | Arabian,    | Persian a  | and Urdu                                |      |
| Tales             | •••            | •••         | •••        | •••                                     | 16   |
| Tekchand          | •••            | •••         | • • •      | •••                                     | 21   |
| Bankimchand       | dra            |             |            | •••                                     | 24   |
| Bankimchan        | dra's Followe  | ers         | •••        | •••                                     | 33   |
| Influence of      | the Mysterie   | s           | •••        |                                         | 37   |
| Rabindranatl      | n              |             | •••        | •••                                     | 40   |
| Sarat Chandr      | a              |             | •••        | •••                                     | 53   |
| Other writers     | s              | •••         |            | •••                                     | 58   |
| Appendix (E       | nglish transl  | ations of I | Bengali pa | ssages) ···                             | 63   |
| Index (Beng       | •              |             |            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 75   |

## INFLUENCE OF WESTERN LITERATURE IN THE DEVELOPMENT OF THE BENGALI NOVEL

 $\mathbf{B}\mathbf{Y}$ 

#### PRIVARANJAN SEN

The greatest change, or one of the greatest changes, brought about in Bengal since the 19th century has been the gradual impress of the western thought on the Bengali mind. Various means have co-operated to this end. The system of education, adopted in Bengal and other provinces of India, since the middle of the nineteenth century or even earlier, has emphasised the supreme need of cultivating an intimate knowledge of western ideas and literary ideals. western philosophy, western science, western literature-in short, acquiring a familiarity with the western conception of things in general.1 This new system of education has been followed throughout the length and breadth of the land we live in; whatever other factors there might be, economic prosperity of the individual still depends on it to a certain extent, and there is no doubt that this education has considerably modified, and is still modifying, the Bengali point of view. Many societies, established in the nineteenth century, have been doing their work in popularising western literature outside schools and colleges, thus keeping up a link between the two countries so that school and college

<sup>1</sup> See P. R. Sen, Education as a Channel of Western Influence, Cal. Review, Jan., 1926.

education may not mark the end of this westernising process.2 There have been various public movements—religious, social. and political,—which helped the tendency towards westernisation still further. The Christian Missions, guided by Rev. Mr. Duff, wanted to emancipate the 'heathens' from the darkness of ignorance, and thought that the best procedure for the purpose of getting converts from Hinduism would be—(i) education of the best class of Hindu boys in western science and philosophy, and (ii) distribution of religious tracts advocating Christianity. The Brahmos, specially under the leadership of Keshab Chandra Sen, conveyed and spread the influence of western theology, and out of the conflict between the old and the new grew a revival of Hinduism, the pioneers in which were Bhudeb, Bankim, Sasadhar Tarkachudamani, Akshoy and others. These men were conservative not so much by nature as by necessity and tried to check the influence of the West, or to use it for the defence of their own society:3 their activities are a record of another phase of the influence. Law effected a further change by introducing uniformity of procedure and treatment, and by turning men's thoughts to the Smrtis of the past. By virtue of its being a free institution, and also because it disseminated western thoughts easily and quickly, the press also contributed its quota; last, though certainly not the least, the influence of the environment has not been very inconsiderable either. A consciousness of inferiority to the British race even in a man of sterling independence like Vidyasagar made this influence a great force (খেতে, বৃদ্তে, প্ৰতে সব বিষয়েই ইংরেজ শ্রেষ্ঠ ।—পুরাতন প্রসঙ্গ ). Vidyasagar, Bhudeb and Bankim—representatives of all that was best in Bengal in those days-have expressed their idea that the British were

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See P. R. Sen, Cultural Societies in the Nuncteenth Century Bengal, Cal. Review, April, 1926.

See P. R. Sen, Public Movements in Bengal in the Nineteenth Century, Cal. Review, April, 1927.

then, in certain respects, superior. Through all these flood-gates or channels, the current of western thought poured in on Bengal,<sup>4</sup> with the result that the literature of Bengal, which is but a reflection of its national spirit, bears marks of this influence.

#### The Age of Novels

The contact with the West and acquaintance with the literary models of the West gave rise to many new forms in Bengali literature in the last century, both in prose and in verse, and among others, to the Novel. This form, though new to our literature, has been one of the most popular literary types. The popularity of Sarat Chandra in modern times has been phenomenal, reminding us of the immense popularity of Sir W. Scott in England and abroad on the Continent about a hundred years ago. From general observation of literary productions we may note that in any country, one and only one form of literature holds say at a given time: it is now the novel, now the essay, next time poetry. So far as Bengali literature is concerned, this is an age of novels though lyrics stand a good second. If the novel has been to-day so enormously popular, it behoves us, if possible, to find its sources-how it came to be so easily planted in the East, how far it has been due to western influences, if there had been anything in Bengali literature like it,-if it could have been prompted by indigenous sources,-how it could progress from the early times, if it has been to any extent moulded or modified by Sanskrit or Urdu or Persian literary tradition,-all these questions deserve to be mooted and discussed. I propose to discuss these in the following pages, and to note what influence, if any, has been exerted on the Bengali novels by the literary ideas and ideals of the

<sup>\*</sup> See P. R. Sen, Channels of Western Influence in Bengal, Cal. Review, September, 1926.

West;—to trace, in short, the development of Bengali novels under the influence of western literature.

#### The Beginnings

The great land-mark in the history of the Bengali novel is in the sixth decade (1851-60) of the nineteenth century. Prior to this, everything has been inchoate—formless—in its history. There were reasons why the novel had been so slow in coming. In all literatures the novel is comparatively a late growth, and that is what could but naturally be expected. It presupposes the presence of a standard of education and the existence of a critical attitude among the people; without such education it may be quite easy to listen to and understand and appreciate the lyric, the epic and the drama, though the profit will in each case be in proportion to the culture which the student is possessed of, but it is not possible to be so amused by the novel, which is not meant for stage representation but for individual study and which demands from the reader knowledge and study of so many things and which is so eminently a criticism of life; the novel can be read out, no doubt, to a group of people, but that would not be the usual case. This partially explains the late growth (or birth) of the Bengali novel. And the birth is not so very late either, for the novel strictly so-called was born even in Europe not earlier than the fourth decade (1730-40) of the 18th century. The Bengali novel, then, was introduced to the world about a century later than its European prototype.

In this connection, it may not be out of place to state that Bengali literature did not lack realistic element before this. In the Kabikankan or even in the Padma Puran there was the realistic element (cp. Bhanru Datta in the former). But that does not prove anything more. We come across an occasional attempt to prove that the Bengali novel had

its precursors; for example, to prove that there was realistic element as well as knowledge of psychology in some of the Jātakas or Buddhist birth-stories. But mere realistic element does not constitute the novel. Other elements are necessary as well, the prose style must attain a certain degree of excellence in order to describe suitably the various shades of feeling of the characters in the book; a certain standard of education must be present in the readers, otherwise much of the significance of the book will be lost; there must exist a certain amount of interest in man as man. One word more: in this essay we do not observe any distinction between the romance and the novel, between the far-off stories about princes and potentates and the stories of common life,—but take the novel in its widest compass to include both.

The form of the novel was introduced to Bengali literature from the English original. When the prose style itself was so late in coming, and came inspired by the English original, when in so many ways Bengali literature at the beginning of the nineteenth century looked up to English literature as its model, it was no wonder that the real source of inspiration should come from English. People soon found out that in prose stories or tales lay the charm, the secret, of amusement for leisure hours as well as the secret of imparting instruction in an agreeable and attractive way. Certainly it was no new discovery, for Bishnusarma, the author of the Panchatantra, knew it full well, but the plan and the execution were new to Bengali literature. As early as the opening of the College of Fort William at Calcutta in the beginning of the nineteenth century, stories retold in Bengali prose were utilised in combining instruction and amusement, e.g., in such works as the  $Prabodha-chandrik\bar{a}$  and Purusa-parīlishā, in the former of which stories abound to illustrate difficult turns in an abstract discussion while the latter contains stories interesting for their own sake, grouped

together because they illustrate rules for the test of manhood. Authors learnt history and began to ransack stores of anecdotes from overseas. If we examine the literary productions that came into being in early nineteenth century beside the philosophical treatises by Ram Mohan and the text-books. we stumble across a small treatise named "Anecdotes of Virtue and Valour" (সদ্ওণ ও বীর্যোর ইতিহাস) translated into Bengali and printed with the English and Bengali versions on opposite pages. In this book, "Anecdotes of Virtue and Valour," we get 95 short sketches in prose-some of these are short stories (historical and not fictitious) in embryo, e.g., No. 12, ইংগ্রন্থ দেশের হেনরি (Henry V of England), No. 27, মলার জ্রী (Sailor's wife), No. 29, বোদ্ধ কোএকর (Fighting Quaker), No. 63, মান্ত্রাজের পাল্কির বেহারা (The Palanquinbearers of Madras). Another book may be mentioned here সতাইতিহাস সার or Sketches of celebrated characters in Ancient History. It is but proper to record here that Dr. Carev's Grammar of the Bengali Language contains some colloquies which show wonderful knowledge of the common parlance of Bengal and which may have pointed out the suitability of Bengali prose for writing dialogues, e.g., জনিদার রাইয়ত (a landlord and his tenant), সাইয়া কন্দল (women's quarrel), খাত্ৰ মহাজন (a man wishing to borrow money and a money-lender), তিয়রিয়া কথা (fishermen's talk), etc. Such studies or attempts in the new role formed a prelude to the real growth of the Bengali novel-they showed an interest in common life and made the prose style a fit vehicle for ordinary narrative and dramatic dialogues. The nature of work they have done, will be apparent on an examination of a passage from "Anecdotes of Virtue and Valour" (1829) mentioned above. Bunyan's Pilgrim's Progress was as early as 1835 translated into Bengali by the Calcutta Tract and Christian Book Society under the name of আহিবের আবার বিবরণ

অর্থাৎ ইহলোক হইতে পরলোক গমনের বিবরণ—প্রথম ভাগ ; the translation is followed by the original of the portion translated, in small letters, verse being translated by verse and prose by prose. Two years later, in 1837, was published The Life of Daniel with a Bengali translation by Rev. Wm. Morton of the London Missionary Society; it was the first considerable literary venture of the translator in the Bengali language and written and printed at the instance of the American Sunday School Union. In 1846, Bible Stories, i.e., stories from the Old Testament and the New, were translated from the German of Dr. C. G. Barth by Mrs. Haeberlin. All these attempts, though made primarily in the interest of propaganda, succeeded in fairly equipping the Bengali language with literary models for story-writing. The translation in 1849 of the story of Romeo and Juliet, taken from Lamb's Tales from Shakespeare, done into Bengali by Gurudas Hazra, was more decidedly in the direct line of secular writing; this was the first publication Shakespeare's translations. In 1852 we get a story, a fiction properly written, composed to propagate Christian ideals; the name of the book is ফুলমণি ও করুণার বিবরণ; স্ত্রীলোকদের শিক্ষার্থে বিরচিত, it was written for the sake of native Christian women, to encourage and exhort them to a religious life, and though fictitious on the whole was said to have been founded on facts; it is remarkable that at the close of the book we find two lists of Bengali names which the writer recommends evidently to Christian parents for their children, in preference to English names which the Indian cannot generally pronounce or to those mentioning "idolatrous objects of Hindu worship."

But the most prominent agency for the translation of English story books, chosen no doubt for their instructive and useful nature, was the Vernacular Literature Society which sought to elevate the tone of the people in that way. There is no reason to suppose that its resources were

exclusively limited to English language and literature, for some of the translated books belonged to the classical language as well, বৃহৎকথা, হিতকথাবলী, etc., but judging by the number of works translated from the English language. there is no doubt that the foreign literature provided greater attraction. It was under the auspices of this society that Robinson Crusoe was translated in 1853; and as there was an attempt to adapt its publications to "the actual condition of the native mind,-its character and associations"to make them more palatable to the readers, Robinson Crusoe was made the son of an Armenian merchant in Calcutta wrecked on one of the islands of the "Eastern Archipelago!" "Nine Stories from Lamb's Tales from Shakespeare" were also translated under the same auspices: the preface repays perusal, as it dwells on the difficulties of translation from English to, or composition in, the vernacular language and says-বিজাতীয় ভাষা রচিত কোন গ্রন্থ ভাষাত্তর করিলেই বৈলক্ষণ্য হয় বিশেষতঃ গৌড়ীয় ভাষায় তাহার রস অবিকল রাখা ব্ড কঠিন হয়। এই ভাষার বর্তুমান চলন দর্শনে বোধ হইতেছে যে জ্ঞার ব্যাকরণ শুদ্ধি বিলক্ষণ, কিন্তু লিপিচাতুরীর পারিপাট্য অভ্যাপিও হইয়া ইঠে নাই, সতরাং এখন পর্যান্ত এতন্তামায় উৎকৃষ্ট প্রস্তেরও বাতলাবিরহ আছে। He has therefore taken the middle course so as to offend neither the tender susceptibilities of scholars' ears nor the simplicity of uncultured people. In spite of this reference to linguistic difficulties being just a little irrelevant to the subject under discussion, it is necessary in view of the fact that complaints on this account recur again and again; it is said that there was no difficulty with regard to the translation of the narrative portion; abstract reflections and didactic passages only could not be easily translated into the vernacular. Translation was found a difficult task; "an Englishman is hardly ever to be found who can really write for the masses in Bengali,-nor a native who can do this and also understands English so thoroughly as not to commit serious blunder"

Pāl-o-Barjiniā was translated from English by Pandit Ram Narayan Vidyaratna under the auspices of the Vernacular Literature Society; this book which had profoundly stirred Rabindranath in the days of his boyhood was published on the 1st January, 1856. Putraśokāturā-duhkhinī-mātā was translated from English in 1857 by Madhusudan Mookherjee, the Assistant Secretary of the Society; the sorrowing mother of an ailing child hears a knock at dead of night and lets in an old man who is Death in disguise and whom she allows the comfort of her hearth against the bleak wind outside; but when she wakes up after an interval of dozing off, she finds both the stranger and her son gone; she follows, mourning, and is guided by Night dressed as a woman in black to the kingdom of Death; she does not spare herself and makes great sacrifice on the way, but on talking with the King of Death she gets strength sufficient to submit to the divine will. The comical story Chhota-Kailās ebam Bada-Kailās was also published from the Society. In 1858, Madhusudan Mookherjee translated, at the instance of the Vernacular Literature Committee, the book named Bāyu chatushtayer-ākhyāyikā—the story had been very well received in Europe and it was expected to be likewise popular in Bengal, the didactic element being strong. In 1858 by the same society was issued another story book Bichār translated by Madhusudan Mookherjee from English; so far as I know it has not been possible up till now to trace these versions to their original.

There were other books published under the auspices of the Vernacular Literature Society, like Ahalyā-Haddikā, Jahānirā translated by that same Madhusudan Mookherjee, and some of them had some axe to grind,—all propaganda literature, taught morality, and were written to abuse the caste system as was then in vogue, or to rebuke greed, or to spread the idea that women can, if trained, overcome all obstacles and prove their worth; as in Sušīlār-upākhyān (1859) brought

out by the Bengali Family Library, which wanted to describe how Sushila was a model girl. Elijibeth was translated by Pandit Ram Narayan Vidyaratna referred to above, from The Exiles of Siberia (1858), to show us how some women proved themselves to be of real merit when in distressing The Vernacular Literature Committee's circumstances. publications were sometimes found not quite up to the mark. The  $Hatabh\bar{a}gya ext{-}Mur\bar{a}d$  freely translated from Miss Edgeworth's Murad the Unlucky by Jadugopal Bahu pointed to this state of things. Another book deserves mention in this connection, the Chittabinod (1857) which reproduces in Bengali prose the plot of Lillo's Fatal Curiosity—a drama—modifying the original as the translator thought fit and desirable, and changing in proper names—of persons and places—for the purpose of euphony, e.g., হিরেসন, শিলেসন, পেমেলা, মেরায়া, etc.

But this book reveals a curious and common fact. The amalgamation was not quite perfect. Eastern features still clung to it. The book begins with the words on the cover—
শ্রীপ্রাজগদীশরো জয়তি and ends with সমাপ্তোহয়ং গ্রন্থ; and the style is Sanskritic—এখনি বারিহিল্লোলে উল্লাসত স্মারণ সেবনে শ্রার শীতল হইতেছে.

Another thing has to be noted. Western influence must not be magnified too much. Even in this early stage there were attempts to write on Sanskrit models.

#### Use of Sanskrit literary models

It was naturally to be expected that, when the thirst for stories had grown and the prose medium of a certain kind was ready to hand, writers would look for literary models in the Sanskrit literature with which they were so well acquainted and which served as a common cultural

The character of Sushila takes after the best female characters in the New Lord Mrs. Edgeworth."—Cal. Rev., Vol. 32, 1859.

basis from one end of the country to the other. We find accordingly in the years from about 1840 a number of Bengali books-prose stories-coming from Sanskrit sources. name of Iswar Chandra Vidyasagar will occur to every body in this connection; he wrote Betāl Panchavimsati (1847),  $\hat{S}akuntal\bar{a}$  (1855), and  $\hat{S}\bar{\imath}t\bar{a}r$  Banabās (1862), all from Sanskrit originals. It may be of interest to note here Batriś-simhāsan was translated into Bengali that Nilmani Basak and published in 1854 A.D., but in this instance the Hindi version which seemed to the translator to be the best of the many existing versions served as the original; he refers to a verse translation in Bengali of the Sanskrit story, but as it was getting rare and was in verse, a prose rendering was thought not unnecessary. The story of Nala appears to have captured the imagination of some writers and, it may be inferred from the many attempts made, of the reading public also; in 1855, Harananda Bhattacharyya wrote out the episode in Bengali prose Nalopakhyān according to the story as given in the Vanaparva of the Mahābhārat; Naishadh-charit, the story of the first four cantos of the Sanskrit epic of that name, was done into Bengali prose by Jagachchandra Majumdar in 1862; in 1866 the first eleven cantos of the same Sanskrit epic were translated by Jadabchandra Vidyaratna and published under the name of Nalacharit-Kābya. Tarasankar Tarkaratna translated the story of Kādambarī from Sanskrit into Bengali, and it enjoyed a popularity next only to Vidyasagara's Sītār Banabās and Sakuntalā. Again, in 1858, should be noticed a translation of the last three tantras or chapters of the Panchatantra, translated, with the permission of the Vernacular Literature Society, by Pandit Ram Narayan Vidyaratna; the reason why the first two tantras were left out, appears from a notice prefixed to the book by Mr. Cowell, Secretary of the Bangabhāṣānubādaka Samāja; the omission is due to their being very closely similar to the Hitopades, of which a Bengali version already existed. In 1858, a Bengali translation of the Brhat-kathā was brought out, translated from Sanskrit by Pandit Ananda Chandra Vedantabagis and published by the Vernacular Literature Committee. The series of anecdotes is introduced by Pārbatī asking for a fresh story from Siva, but the statement in the preface অশ্লীল ও অলোকিক ভাগ পরিভাগে করিয়া কেবল নীতিবিষয়ক মনোহর গল্প সকল লওয়া গিয়াছে—will speak for itself as to the nature of the influence exerted on it. The admission that there has been a change in the outlook of the people and the attempt on the part of the writer to adapt himself to the altered taste had been earlier made in books for children; in the third part of the Sisusiksha (1849) there is a note from the author, Madan Mohan Tarkalamkar, to the effect that it was not desirable to instil, simply for the sake of amusement, false impressions into the tender and plastic minds of the young ( ( ) মনোরঞ্জনের নিমিত্ত শিশুগণের উন্মেযোশুখ নির্মালচিত্তে কোন প্রকার কুসংস্কার সঞ্চারিত করা আমাদিগের অভিপ্রেত নহে ). To this year also belongs Sarba-chitta-rañjan which included two episodes Bamanabhiksha and Dhrubacharitra, written by Chandra Kumar Chakravarty, a teacher of English in Baidyapur School; the language of this will serve as a fair sample of the struggling of the medium from verse to prose-but we refrain from quoting from it for the present. It is interesting to observe that about this time, 1857 A.D., Pandit Tarasankar Tarkaratna freely translated Johnson's Rasselas, with a brief sketch of the English author's life. In 1859 the Hemaprabha, a small novel of 65 pages only, was written by Dwarkanath Gupta of Mymensingh and it enjoyed the patronage of the Vernacular Literature Committee mentioned by it as বঙ্গভাষাবিশদ শ্রীপ্রকীণ্কারী সমাজ; though not directly borrowed from any Sanskrit story, it is permeated in its style by Sanskrit influence. Of the same year may be mentioned the Rāmopākhyan in Bengali prose by Umacharan De, which had for its model the

Hindi Rāmāyan of Tulsidas and which was published at the instance of Pandit Girish Chandra Vidyaratna of the Sanskrit College, Calcutta. In 1860 there appeared a prose narrative by Pandit Loharam Sarma, based on the plot of  $M\bar{a}lati-M\bar{a}dhab$ ; to the same year belongs  $Bichitra~Up\bar{a}khy\bar{a}n$ , a collection of more than a dozen short stories by Pandit Mathuranath Tarkaratna; over all of them there is the stamp of Sanskrit and the author calls his book an  $\bar{A}khy\bar{a}yik\bar{a}$ . Chandrahamsa, cast in the same mould, was also published in 1860. In 1862 was published the Rāmāyan-sāra-samgraha. So was the Raghuvainsa in Bengali prose by Harischandra Kabiratna of the Calcutta Presidency College-included in a series known as Majumdar's series—all the nineteen cantos are there, with footnotes here and there, explanatory of difficult words like প্রিবেভা; the descriptive name of the Sarga or Canto occurs at its end. The Mudrārākshas—a translation or rather an adaptation of the Sanskrit drama of that name, done into Bengali prose by Harinath Nyayaratna-must have appeared sometime before 1864, for its name occurs in the list of text-books for the Entrance Examination of that year. The book passed through at least three editions. was not a translation of, but adapted from, the Sanskrit original and written with an eye to the altered taste. আমি মূল গ্রন্থের অবিকল অনুবাদ করি নাই, আখ্যায়িকামাত্র অবলম্বন করিয়া এই প্রবন্ধথানি লিথিয়াছি। আরও অধুনাতন পাঠকরন্দের সর্বতোভাবে পাঠোপযোগী করিবার নিমিত্ত অনেকস্থলেই গ্রন্থকারের ভাব পরিবর্ত্তিত ও পরিত্যক্ত হইয়াছে. এবং অনেকস্থলেই অভিনৰ ভাৰ সংযোজিত করা হইয়াছে। In the Romābatī (1862) Ramagati Nyayaratna declares he has followed in the footsteps of Bhudeb in many places. The author calls his book an Akhyāyikā but would not take his readers into confidence and say whether his work is merely a translation or an original production, because in those days there were advocates of both, both were popular, and he would not dissatisfy either. But the Sanskrit style is evident, and there are passages which read exactly like translation from Sanskrit (p. 70. Bangabasi edition): নীচাশয় লোকেরা বিল্লভয়ে কোন কার্য্য আরম্ভ করিতেই পারে না, etc.

But the greatest genius which was exerted in the cause of the Oriental or rather classical mould was that of Bhu deb who had twenty years earlier made his debut in the world of Bengali fiction with a work translated from the Romance of History written in English but who in 1868 followed the model of his native land and in his Pushpääjali sought to write after the fashion of the masters of old; his defence of the Sanskrit fiction is worth quoting and being given in extenso. He defends the use of hyperbole so prevalent in Oriental or rather classical literature, because it contributes to the sense of wonder or the Adbhut ras: those who are simple by nature open themselves up to wonder at the things of the universe; hence our Puranas which reflect our national spirit which is simple and pure are naturally full of hyperbole. The heroes and heroines of such Purānas are not tied to space and time, are not creatures of flesh and blood; but if you dive deep, if you seek the underlying significance, you will no more complain against the conception of such characters. He gives examples of this from his own book. এই পুসুকের উল্লিখিত বেদব্যাস, মার্কণ্ডেয়, দেবী প্রভৃতি কেছ বা বত্তসহত্র বহ তথস্থা করেন। কেহ বা অলক্ষিত ভাবে বিচরণ করেন, কেহ বা অপুর সকল দেবদেবা হইতে পৃথক্তৃত হইয়া স্বমূর্ত্তি প্রকাশিত করেন বটে। কিন্তু মনে করে, বেদব্যাস স্বস্থাতি অনুরাণের, মার্কণ্ডেয় জ্ঞানরাশির, এবং দেবী মাতৃভূহির প্রতিরূপ্ররূপ বর্ন করা গিয়াছে; তাহা হইলে আর ঐ সকল বর্ণনা লোকোওর বলিয়া বেধে ৬২বে না—তাহা হইলে বেদব্যাদের কোভাত্র বিস্ফুলন সমূচিতা সরস্বতার রঞ্জি, এবং তাঁহার ক্রোধোদীপ্তিতে জালাদেধীর আবিভাব, আর অলোকিক ব্যাপার পাকিরে না। In 1876 was written the Bharat-kasum, founded on a wellknown episode of the Mahabhārat retold in Bengali verse in which Dharma, disguised as a heron, puts four questions to Yudhisthira to test him and is answered to his satisfaction. This is interesting because it seeks to resist the baneful effect of western influence (বৈদেশিক মোহে আছেন হইয়া) in setting at naught the past glories of India. The Disayur-semilar,

a Kabya in prose and verse, was composed in 1880. In 1886, the *Vishnupurān* was translated.

This list, which does not pretend to be exhaustive, will be a fair index, it is hoped, of the ransacking of Sanskrit literature which went on at a rapid pace for more than two decades with remarkable results. Sanskrit dramas, Purānas. prose stories, epics—nothing was allowed to rest in peace; some features of the Sanskrit style clung to the Bengali novel or other prose writings for that matter for long, and the language-its vocabulary and syntax, words and arrangement of words-followed the classic original with easily traced steps. A typical example of such imitation may be found in Sarojbāsinī (1883) by Brajanath Bhattacharyya, a teacher of Calcutta National (Normal?) School, who begins his second chapter in this way—এই রত্নপ্রসূ ভারতভূমির অন্তঃপাতী এক রাজ্য আছে। বিজয়পুর তাঁহার রাজধানী; অরিন্দম নামে এক সর্বগুণসম্পন্ন মহাত্মা এই রাজ্যের রাজা; ইনি দানে কর্ণের, ধর্ম্মে যুধিষ্ঠিরের, বীর্য্যে ভার্গবের, প্রজাপালনে রামের এবং ক্ষমাগুণে পৃথিবীর সমান। ইঁহার বিনয় নামে এক পুত্র ও রত্নালা নামে এক কন্থা আছেন। Some of the writers took to Bengali simply because it was the popular medium ( arts বিছাতুরাগী ব্যক্তিমাত্রই বাঙ্গালা ভাষার কাদর করিয়া থাকেন). Why did the Sanskrit model lose its hold both on the writers and on the reading public, for the two are bound together as it were in indissoluble unity? The reason for this will be found in the very nature of the model (both the story and the style). which requires examination. The pedantic and stilted style of most of these books went against them; there was no recognition of the fact that man as man deserved some notice from the novelist, that interest in humanity had grown up; and the mythical personages pictured in Sanskrit tradition were all of noble birth-superior to, and therefore removed from, the status and circumstances of the majority of the reading public. The newly awakened interest in historical and foreign literature could not be satisfied by stories dressed up from Sanskrit sources with the substance

of which people were already familiar from their early years. Hence these attempts to continue the tradition of Sanskrit literature proved abortive, the grafts have not flourished on the soil of Bengali literature in spite of the very great names and profound scholarship of many who made them.

### Attempts to introduce Arabian, Persian and Urdu Tales

In the middle of the 19th century, when a taste for prose works of fiction seems to have grown up, it was but natural that attempts should be made to satisfy it from Arabian, Persian and Urdu tales, for the influence of these languages was then pretty strong, and in such centres of culture as Murshidabad, Persian literature was diligently and with relish cultivated. Accordingly, in 1850, we learn from an advertisement in the Tattwabodhini Patrika, a translation of the Arabian Nights in two parts was published by Nilmani Basak and ready for the market. This relates to a period when the first definite move towards prose fiction in Bengali literature was made. In 1854, Chāhār Darbesh or the story of four Darveshes or hermits was translated from Urdu into Bengali by Iswar Chandra Nandi. Hatemer Upākhyān was translated from the original Persian by Sj. Munshi Muhammadi Golam Robbani and Durgananda Kabiratna, and this translation was revised by Aghorenath Tattwanidhi, before 1873, in which year the version passed through a second edition. All expenses in its connection were borne by the Maharajadhiraja Mahatabehand of Burdwan. In 1877 Hatem Tai was translated from Persian and other languages by Bijovnath Mukherjee. It was not altogether a faithful translation as we learn from the note made by the translator-আমি এই উৎকৃষ্ট উপত্যাস্থানি হিন্দী ও বাংলা এবং মুসলমানী ভাষার প্রস্তৃক অবলম্বন করিয়া অন্তবাদ করিলাম, কিন্তু সে অন্তবাদও অবিকল নতে।— In 1879 appeared another version of the Chahar Darbesh or Bāg-Bāhar, "faithfully translated," "স্বিকল মণুবাদিত" as

the advertisement described it. Nor should we omit to mention Persian Tales or প্রতিমূর্ত্তি সহিত পারস্থোপয়াস অর্থাৎ ফরোখনাজ রাজতনয়ার বিবিধ উপস্থাস শ্রবণ. It was first published in 1882, and a second edition was very soon brought out, on account of its great popularity. It had been preceded by a partial version of these tales but as that covered only a portion, need was felt for a revised and full translation. In both these cases, the English version of the tales rendered by John Walker and John Harris served as the original. It may be of interest to note that the book was published with wood-cut illustrations. In 1883, Gol Sanubar was translated from the original Persian by Bijoynath Mukherjee, who had brought out the Bengali rendering of Hatem Tai as already mentioned. In the same year and from the same hand came out Goley Bakāyali. These books then stand out in the history of the later nineteenth century Bengali literature, as attempts to provide the Bengali reading public with Oriental tales, and tried, no doubt without any idea of co-operation among the writers themselves, exert a Muhammadan influence on Bengali literature, to influence it or guide its future course in channels which were, at any rate, very far from those suggested by works influenced by western ideas. This effort 1 to feed Bengali literature with Arabic or Persian stories failed to capture the imagination of the public. Why?

Incidents described in these books take place as a rule outside India—in Dāmās (Damascus), in Tibet, in China, in Hormuz and Basora, in the Island of Chiristhani; heroes and heroines have strange, outlandish names, Makbel (মৃক্ৰেল),

It may prove to be of interest to know that William Beckford's Vathek, an Oriental romance well-known in English literature for the eastern colouring of its imagination in connection with the coming of the Romantic Movement in the Early Nineteenth Century, was translated and published in 1907. A story of Haroun-al-Rashid—composed in French—translated into English—and then into Bengali—it is a curious piece of literary semi-circumnavigation which will not fail to delight those who are in love with oddities.

Delnoraj, Caleph, Debra, Abul Fariz, Repsima; the tales are full of miracles, the human soul is transferred or transfused easily into a bird or a dog; the supernatural element is very much in evidence, fairies make love to human beings, and human probability is flung to the winds, e.g., in the Persian Tales the Princess of Kashmir suddenly conceives a distaste for marriage because in a dream she finds a female deer forsaken in danger by her mate; and the princess after listening to stories of true love is so much converted that she is persuaded to follow the priest, with her nurse only and unknown to her father the king, to strange unknown countries in search of a possible husband of whom she has been just informed and whom she has not yet seen. These impart to the stories a strange, romantic air; the books were romances, not novels, and far removed from common sympathies, loves and fears and aspirations, hence their appeal was merely romantic and limited in scope. It must be admitted, however, that the Arabian Nights has become a classic in Bengali literature as in English. The demand for western stories was so strong that a prose story was made out even from Dryden's Cymon and Iphigenia translated (1862) by Harachandra Bandyopadhyay of Calcutta Madrassa. The prose version was not a faithful translation. only the plot was taken. Suśīlā-Chandraketu (1862), published the same year and written by Pandit Kanti Chandra Vidyaratna of the Cathedral Mission College, was inspired by Shakespeare's Twelfth Night.

The facts, mentioned above, will support the theory that even without the help of English, or for that matter, western literature in general, the Bengali novel would have come to its own. In Oriya literature, an original story book in prose 1 was written in the later eighteenth century, long

Chatura-binod by Brajanath Badiena.

before there was any question of western influence. But, as we shall find, the special tendencies which it has shown, the special lines in which it has worked, have been largely determined by the influence of western literature. Here lies the debt of the Bengali novel.

It is not a fact that only in translation or in plot or in style only, our writers were influenced by western authors. Even in the matter of ideas the Bengali novelist learnt much, and accepted much, from England and other countries, and he did not scruple to admit this. In a tale full of moral instructions, Devārabinda (1869), there is an assertion in the preface or বিজ্ঞাপন that the book is not a translation. ইহার আগন্ত সমস্ত বিষয়ই মনোকল্লিত, (sic) কেবল হানে হানে ইংরাজী ও বাঙ্গালা গ্রন্থ হইতে ভাবমান্ত সংগ্রাহ হইয়াছে। Thus, there are footnote references to the Pleasures of Imagination and Abercrombie's Philosophy (see p. 40), views from which are stated by the writer in Bengali. In the case of strange terms the author translates them in a round-about way, e.g., the evergreen, the novelist says: চির-নব-অজর-পত্রশালী বৃক্ষ.

In the same year 1869, issued from the Press, the first volume of Bangādhip-parājay (said to be even better than Durgesh-nandinī as a historical romance in Bengali) by Pratap Chandra Ghose. The second volume, published fifteen years after, completed the book. It constitutes an apt example of "the influence of western literature."

The fourth chapter descriptive of a scene at Laskarpur very curiously resembles the tournament scene in *Ivanhoe*, ladies raining their favours on the successful combatant and the unknown warrior at the end of the 'melée' slipping out of human observation. The unknown warrior cased in complete armour is a common character. The seventeenth chapter closely resembles the storming of the castle in *Ivanhoe*. Revati, the niece of Kachu Ray, has been compared to Sir Walter Scott's *Norna of the Fitful Head*. Western influence is traceable also in the delineation of women

characters. Curiously enough, even ordinary words are explained in the foot-notes, e.g., কোরা, গিৰ্জা, পাদ্রী, "হুর্গশিধরে চারল (Turret Tower) and হুর্গাধ্যক্ষ (Governor)" (the last two on p. 65). But what are we to say when we come across "বিজ্ঞান-শাস্তে প্রবণ,—Scientific Tendency" (p. 2n), "ক্রাবার," explained as "রাজসমীপস্থ সেনামগুলীর ছাউনী—Encampment" (p. 18n), "বল্গা" explained as "লাগাম, Rein" (p. 51n)? Evidently the author was not satisfied until he had the English equivalent by his side. It must be admitted that this vicious habit specially in the use of English equivalents for easy Bengali terms, is later discontinued and in the last pages the reader is refreshed to find no footnotes of a like nature.

There are no grounds for the supposition that any other western literature influenced Bengali directly; all came through the medium of English. But the case of the Bible Stories translated from the German of Dr. C. G. Barth by Mrs. Haeberlin in 1846, already referred to, should be noted. In 1870, we note the appearance of Upākhyān-manjarī by Kalipada Mukherjee, an adaptation of some of Boccaccio's tales. We have no grounds to disbelieve that it was translated from an English version. In the same year came out Krilofer niti-galpa (Kriloff's Fables), August, 1870. This book was translated from French into English by Rev. J. Long-only a select few of the Fables were so rendered. According to Mr. Long's request, Madhu Babu of the Vernacular Literature Committee, translated the book Bengali, কথাচ্ছলে ধর্মনীতি শিখাইবার নিমিত্ত এই গ্রন্থ উত্তম. Babu Woomesh Chandra Datta of the Bāmābodhinī Patrikā translated two novels— $K\bar{a}r\bar{a}kusumik\bar{a}$  (1882) from the Prison Flower-(the French original, Picciola) and Bediyā Bālikā (1884) from the Gipsy Girl, an English translation of another French novel. Both were doctrinaire; in the preface to one of the two, the learned translator wrote—বাঙ্গালা মুদ্রাযন্ত্র হইতে এখন যে রাশি রাশি উপন্থাস গ্রন্থ বাহির হইতেছে, যদি এইরূপ উপন্যাসের আদর্শে রচিত হয়, তন্দারা বালকবালিকা ও

অন্তঃপুরিকাগণের রুচি সংশোধিত ও উদ্দীপিত হইয়া সমাজের সমূহ কল্যাণ সাধিত হইতে পারে.

Though these translations and adaptations continued to create a new taste in literature, it must have appeared at least to some of the workers that their attempts would not wholly succeed, on account of the difference in life's tenor among Europeans and Indians.<sup>1</sup>

#### Tekchand (1814-83)

In thus indicating the general state of Bengali literature before Bankim, we have not yet touched upon a great personality—the fore-runner of still greater personalities —the author of  $\bar{A}l\bar{a}ler$  Gharer Dulāl who, even apart from his literary performances, would be sure of immortality, in the history of nineteenth century Bengal, on account of his prominence in carrying out social and educational reforms. And literature was not his main preoccupation. His literary work was done to spread his views on female education, spiritualism and social evils, interests which might be said to have possessed him. Peary Chand Mitra, known to all under the pseudonym of Tekchand Thakur, could write excellent English, as is evident from his essays in the Calcutta Review. He also wrote for the Banner of Light, an American paper. Alāler Gharer Dulāl, first issued in the Māsik Patrikā, a periodical, and then published in book form in 1857, was hailed by the Calcutta Review as the first novel in the Bengali language. The worst thing about this book is that it is too sermonising and the best thing about it is that it is a criticism of life. The author makes no secret of his sermonising vein-he is dead against

¹ "ইউরোপীর লোকদিগের কার্য্যাসকল যেরূপ অভুত ও চমৎকাব্রন্থনক, ভারতবর্ষীয় লোকদিগের প্রাপ্ন দেখিতে পাওয়া যায় না। স্থতরাং এতদ্দেশীর লোকের কার্য্য অবলম্বন করিয়া বালালা ভাষায় ইংরাজি নবলের স্থায় প্রবন্ধ রচনা করা স্থকটিন।"—Vijayballabh by Gopimohon Ghosh of Paikpara, 1862.

Kulinism, dead against the drink evil, dead against spoiling children by bad education and by over-indulgence. There is a plot, not very happy, and there is a philosophy, sober and puritanic, but what is of sterling worth is the descriptive power of the writer. The Munshi Saheb talks one language—এসে জাগা আনা বি হারাম হায়—তোবা—তোবা! Becharam has a different manner of speaking, with his দুর-Beni Babu another, a pedant's way, and Baroda দুঁর—দুঁর ! ! ! Babu, the saintly gentleman of the piece, talks in a different style. The book seems to advocate practical philanthropy like Baroda Babu's, devoting one's life to the service of Para-Brahma. The sprinkling of Persian terms here and there adds to the variety of the language. Prof. Cowell once thought of translating it, but fell back, considering the extremely colloquial nature of the language. This speaks volumes in favour of its originality. We are, however, more concerned here with the question of western influence; and it may be noted that Babu Panchkari Banerji, the veteran journalist, suggested the book was influenced by Fielding.1 In the absence of sufficient materials, it is difficult to dogmatise, and dangerous too, but the serio comic style of Tekchand reminds one of the English novelist and the general planthe picaresque type—is another characteristic suggestive of the possibility of such influence. The suggestion that it was expanded from Naba-Bābu-bilās is more acceptable, and this original is a thoroughly Bengali work written earlier in the century in narrative, not, as is generally and erroneously supposed, dramatic verse.

The book gives us a faithful and interesting picture of the contemporary society.

It marked a great step in advance; there was abundant humour, but no coarseness in it; there was satire against meanness, the spirit of intrigue, and stupidity; there was

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vangīya-Sāhitya-Parishat Patrika, 1322 B.S.

an air of earnestness. The dialogue was better than it had been before, but unfortunately the writer had a passion for addressing short sermons to his readers on serious topics.

The Abhedi was written in 1871. It is symbolical. Abhedi, who appears only in the last chapter (18th), is spirituality personified. Tekchand has progressed. He satirises anglicised Bengali Babu in the 4th Chapter of this book. The 'Babu' was then quite deserving of satire as he had lost touch with reality, and we notice with pleasure his discomfiture before Sarala, the wife of Jenko Babu; Sarala represents the ideal character, not blindly yielding herself to the newfangled ideas, but judging of things in a sober and critical spirit, not setting at nought the traditional view. conflict of religious ideals-Hindu, Brahmo and Christiancomes in for a large share of the author's attention; and our usual subservience to English opinion is humorously noticed: as in-

"আমাদের প্রতিজ্ঞা—দৃঢ় প্রতিজ্ঞা—যদি তাহা ভঙ্গ হয়, তবে নরকে গমন করিতে হইবে ও ইংরাজেরা আমাদিগকে কি বলিবে ?" ( অভেদী—উন্নত ব্রাহ্ম প্রচারকের উপদেশ ও বিচার )

Even at the risk of making a digression, it has to be stated that in considering the western influence on Tekchand we should also consider the fact that it was his practice to write the preface to his books in English followed by a Bengali version; this we see in his  $\bar{A}l\bar{a}ler$  Gharer Dul $\bar{a}l$  as well as in his Mad  $kh\bar{a}oy\bar{a}$  bara  $d\bar{a}y$ .

Nine years later, in 1880, came out the  $\bar{A}dhy\bar{a}tmik\bar{a}$  which was intended specially for the Hindu ladies. After his first and, it must be granted, most beautiful work, he seems to have gradually been leaving literature and settling on the domains of philosophy. We get the end in his  $\bar{A}dhy\bar{a}tmik\bar{a}$ . Astral, at any rate suprasensual, characters are not excluded. There are references to clairvoyance, also a note on page 77 referring to Lardner's Natural Philosophy.

There is also a reference on page 85 to the opinion of Bishop Butler as to the immortality of soul of birds and beasts. Western spiritualism appealed to him; he was interested in it. We should be misjudging Tekchand, however, if we fail to retain the right perspective and to notice at the same time his deep veneration for, and earnest search of, the truth that is treasured up in the Hindu Sāstras. But alas! so far as the novel is concerned, we have been again drifting away from the law of common sense and from the atmosphere of common life, when a greater personality, that of Bankimchandra, comes to our rescue and restores the novel to its proper place in literature.

#### Bankimchandra (1838-94)

The great event in the history of the Bengali novel is the appearance of Bankim in the world of fiction as a writer. What before him was but bare imitation, was transformed by his magic touch into pure romance.

Bankim's contribution has been feelingly, skilfully, and not the less judiciously, recorded by his illustrious successor in the field of letters, Rabindranath, in his essay on Bankimchandra.

তখন বঙ্গসাহিত্যের যেমন প্রাতঃসদ্ধ্যা উপস্থিত, আমাদের সেইরূপ বয়ঃ-সন্ধিকাল। বন্ধিম বঙ্গসাহিত্য প্রভাতের সূর্য্যোদয় বিকাশ করিলেন, আমাদের হুদ্পল সেই প্রথম উদ্ঘাটিত হইল।

পূর্বে কি ছিল, এবং পরে কি পাইলাম, তাহা তুই কালের সিদ্ধিস্থলে দাঁড়াইয়া আমরা এক মুহূর্ত্তেই অনুভব করিতে পারিলাম। কোথায় গেল সেই অন্ধকার, সেই একাকার, সেই স্থপ্তি, কোথায় গেল সেই বিজয়-বসন্ত, সেই গোলে বকাওলি, সেই বালক ভুলানো কথা—কোথা হইতে আসিল এত আলোক, এত আশা, এত সঙ্গীত, এত বৈচিত্রা! বঙ্গদর্শন যেন তখন আমাদের প্রথম বর্ষার মত 'সমাগতো রাজবত্বয়তধ্বনির্' এবং মুযলধারে ভাববর্ষণে বঙ্গসাহিত্যের পূর্ববাহিনী, পশ্চিমবাহিনী সমস্ত নির্বারিণী অকস্মাৎ পরিপূর্ণতা প্রাপ্ত হইয়া যৌবনের আনন্দ-বেগে

ধাবিত হইতে লাগিল। কত কাব্য নাটক উপত্যাস, কত প্রবন্ধ, কত সমালোচনা, কত মাসিক পত্র, কত সংবাদপত্র, বঙ্গভূমিকে জাগ্রত, প্রভাতকলরবে মুখরিত করিয়া তুলিল। বঙ্গভাষা সহসা বাল্যকাল হইতে যৌবনে উপনীত হইল।

Indeed, Bankim changed the whole atmosphere and made for a healthy assimilation of western ideas and forms, firmly establishing on the soil of Bengali literature the literary ideas and ideals from beyond the seas. The age of translation was well nigh over, a creator in the best sense of the word had arrived on the scene, and the western influence seemed alive and successful in giving to the literature of the country a stimulus with remarkable effect; the previous attempts (consisting of translations and adaptations) to stimulate the imagination of the Bengali public had not succeeded. Just as the writings of Sir W. Scott made the romantic movement popular in England and in Europe in early nineteenth century, so the genius of Bankim received the influence of the West and used it in the best way possible, making it travel far and wide. So long as Bankim lived, he had been the centre of all literary activities in Bengal; he was a model to follow: a literary adviser for all aspirants to fame: a critic who would warn whenever there was an occasion for He wielded a power undreamt of in these days and his journals, Bangadarsan, Prachār and Nabajīban, enjoyed a reputation which we may conjure up only through tradition. He may be called the literary dictator of his age. And this power was fully and freely exercised in the cause of the new literary culture. If Bankim was influenced by western writers, a vigorous mind like his lost no time in extensively spreading that influence. Let us then consider the western influence on Bankim and how he reflected it in his novels. Bankimchandra's fictions are fourteen in number and may be conveniently grouped as follows:-

A. Durges-nandinī, Mriņālinī, Kapāl-kundalā, Rājsimha and Chandrasekhar—dealing more or less with personages of history.

- B. Bishabriksha, Indirā, Rajanī, Krishnakānter-uil novels in the special sense of the term, pictures of contemporary Bengali society, with Jugalāngurīya which is of slight interest and is a romance, and Rādhārānī, which is a close approach to that.
- C. Sītārām, Devī-Chaudhurānī and Ānanda-Math, in a historical setting, but the doctrinaire nature is more prominent.

It goes without saying that this division is not strictly logical; far from it; but it may be adopted simply for convenience' sake, in order to facilitate discussion. Prior to these writings Bankim had brought out a novel Rajmohan's Wife: it was written in English. Bankim had been one of the first graduates of the Calcutta University, one of the first productions of the new method, and that had some influence, no doubt, on his choice of medium and material when he came to follow his art. On the publication of Durges-nandinī a suspicion was widely entertained that it was possibly a conscious imitation of English models, so closely did his Durges-nandinī resemble Scott's Ivanhoe. But we know from his repeated statements, made among others to Babu Srish Chandra Majumdar and published from diary at a later date, statements coming from a man of unimpeachable honesty like him, that Bankim had not read Ivanhoe before he completed composing Durges-nandinī.1 Indeed, the remarks of the public induced him to go through the Waverley Novels, only after he had written that book. The suggestion (which is more plausible) had been made that he had, along with his other brothers and his sisters, listened to many stories told to them in their early days by their eldest brother who might have taken his material sometimes from an English original and in this way the plot of the novels had found a way to Bankimchandra's mind, stored

<sup>&</sup>quot;হুর্গেশনন্দিনী লেধার আগে আইভান্হো পড়ি নাই।"—সাধনা, ১৩০১।

there probably for future use. But though he might not have been influenced by Sir Walter Scott when he wrote his Durgeś-nandinī, he had been steeped in English, and generally speaking, western literary ideas. He admitted, in an interview with Srish Chandra Majumdar, for sometime the editor of the Bangadarśan, that he was indebted to English literature for his first three books. প্রথম তিন্থানি বইয়ের জন্ম আমি ইংরেজী সাহিত্যের কাছে ঋণী।¹ In this: connection it may be noted that the scene in Durges-nandini where Tilottama is found unconsciously writing on the floor the name of Kumar Jagat Simha may have been prompted by the first scene from the first chapter in Victor Hugo's Toilers of the Sea. Referring to the Kapāl-kundalā he said—কপাল-কুণ্ডলা লেখার সময় সেক্ষপীয়র বড় বেশী পড়িতাম.²—The unsophisticated girl, wholly ignorant of social convention and brought up in a strange, romantic atmosphere, in very close communion to the sea, is no doubt reminiscent of Miranda, but there the link seems to come to an end; the curtain falls on Miranda's marriage with Ferdinand, while in the Bengali novel the post-marriage life of the heroine and its complications occupy three-fourths of the space devoted to the book. His Rājsimha, written with a purpose, to demonstrate the greatness of Hindu prowess in the pre-British period, was, on his own admission, based on Tod and Orme. It is rather strange that the author should call it Aitihāsik Nāţak, and write of it in the advertisement prefacing the work as a novel,—upanyās. His assertion that this was his historical novel. and that neither Durges-nandini nor Chandraśekhar nor Sītārām could be described as historical, implying that he had not distorted historical facts; that imagination had added to history and not spoilt it by any change of facts, should also come in for due and

<sup>1</sup> Vide Sādhanā, 1301 B.S.

<sup>2</sup> Ibid.

thoughtful consideration in estimating the western influence in his writings. The idea of comparing Indian heroes and actors in this great "historical drama" with personages of European history is always present before him and in the body of the book, Isabella, Elizabeth and Catherine, Napoleon, Leonidas and Philip II of Spain have been freely named.

Of the next group, in the preface to the Rajanī the author admits his indebtedness to Lord Lytton's Last Days of Pompeii which gave him some help in sketching character of Rajani, the blind flower-girl, from Nydia, while the book has been also traced to Wilkie Collins's Poor Miss Finch: for the form of the novel Bankimchandra acknowledges his debt to the English novelist's The Woman in White. উপাখ্যানের অংশবিশেষ নায়কনায়িকা-বিশেষের দ্বারা ব্যক্ত করা, প্রচলিত রচনাপ্রণালীর মধ্যে সচরাচর দেখা যায় না। কিন্তু ইহা নূতন নহে। উইলকি কলিন্দকৃত "Woman in White" নামক গ্রন্থ-প্রণয়নে ইহা প্রথম ব্যবহাত হয়। It may not be out of place to state here that this book is "one of the three best plot-novels in all English fiction," and the various characters in the novel are made to report their emotions or ideas directly, to "monologue eely." We find that while discussing Hindu society, all things considered, he is a champion of orthodoxy. He is a believer in the sanctity of Hindu marriage, and will not condemn plurality of marriage; Labangalatā, the second wife of Babu Ram Saday Mitra in the Rajanī, loves her husband very dearly and sincerely. He is shy of patriots who would die for their country in the newspapers, like Hirālāl (in the Rajanī). condemns shallow atheism as born of a smattering of western education (আমরা খান জুই তিন বহি....পারি না); very seldom, if ever, does he let go an opportunity of having a fling at westernised or anglicised taste even when such tastes advocate decency—আজকাল রূপ-বর্ণনায় বাজার মন্দা (কুফুকান্তের উইল). When describing the shop of the Panwalli in the Rajsimha, he says—চিত্রগুলি একটু বেশী মাত্রায় রঙ্গদার, আধুনিক ভাষায় obscene, প্রাচীন ভাষায় আদিরসাপ্রৈত. This may be taken into account,

along with the sentence just preceding, when considering the nature of Bankimchandra's taste.

In the third group, as has been already stated, there is to be marked a prominence of philosophy and Bankim opened himself liberally to the western influence in this. Comte's positivism had been a source of strength and inspiration to him; he refers to it and to culture in glowing terms, prefixing sayings of Seeley and Comte to his books (e. g., Substance of Religion is Culture"). His Devī-Chaudhurānī is, according to his own admission, a practical illustration of the principles promulgated in the Dharmatattwa, and the system of education, of which a plan is given in the novel, may be said to have been devised with an eye to Comte's ideal of education. But profoundly as Bankim may have been stirred by the teachings of the originator of the idea of Positivism, he always assimilated it after his own fashion, receiving and modifying it after the Geeta. He cannot resist the temptation of referring to কোন্তের ত্রেকালিক উন্নতি সম্বন্ধীয় মত while analysing Amarnāth's mentality in the Rajanī, or to কোমতের অমুশীলনতত্ত্বাসুমোদিত হিন্দুধর্ম which Bankimchandra's Sannyasī in the same book highly respected.

His novels were not all meant simply for amusement but some of them, as has been said already, had a purpose before them, educating the public, interpreting Hindu religion and philosophy, expressing the political aspirations of the people; and in all his views on man and the universe, it must be admitted, he was profoundly influenced by Mill as well as Comte. It will bear repetition to say that he assimilated their teachings, by the independence and originality of his outlook, and succeeded in making his own all ideas or tendencies which stirred him. It is on record that on one occasion he said—"Mill once had a great influence on me, now all that is gone." The greater influence was that of Auguste Comte, the celebrated French philosopher, whose

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sādhanā, 1301 B.S.

Positive Polity and Religion tinctured his views on domestic, social and political institutions and the creation and conservation of national life. This was specially the case with his Ananda-Math and Devī-Chaudhurānī. True, he was not an out-and-out disciple of Comte, but he was an earnest admirer and praised his views in his essays with great enthusiasm. His genius—undoubtedly he had great genius—and his national outlook helped him to assimilate the teachings of Comte and to put them in a national garb. The positive philosophy of Comte and the practical philosophy of the Geeta, blended together, gave a moral support to his views promulgated in the novels.

The different types of novels—social, historical and romantic—were taken over, no doubt, from English literature; but extra-literary sources were also explored by him; passages in the Ānanda-Math describing the dreadful famine have been the result of a very close study of Hunter's Annals of Rural Bengal; Sītārām was based on the History of Jessore by Westland and Stewart's History of Bengal, though Bankim does not claim that the figure of the hero is historical— এই প্ৰয়ে সীতাৱামের ঐতিহাসিকতা কিছুই রক্ষা করা হয় নাই.

Women in Bankimchandra received a respectable status in fiction. Love came to be appreciated as a tender human emotion, in which the conception of a wife's duty was ever present, e.g., প্রেম কি, তাহা আমি জানি না। দেখিল, আর মজিল, আর কিছু মানিল না। কই, এমন দাবানল ত সংসারে দেখিতে পাই না।—( দীতারাম).

But when it comes to be regarded as a moral virtue, he makes  $Sr\bar{\imath}$  pour forth eloquently on the subject:—

শ্রী। দ্রীলোকের একমাত্র পুণ্য স্বামীদেবা। যখন তাই ছাড়িয়া আদিয়াছি তখন আমার আবার পুণ্যের কি আছে ?

জয়ন্তী। স্বামীর একজন স্বামী আছেন।

্রী। তিনি স্বামীর স্বামী, আমার নন। আমার স্বামীই আমার স্বামী— জ্যার কেহ নহে। জয়ন্তী। যিনি তোমার স্বামীর স্বামী, তিনি তোমারও স্বামী—কেন না তিনি সকলের স্বামী।

্ঞী। আমি ঈশ্বরও জানি না—স্বামীই জানি।

And then she goes on to say-

স্বামী ছাড়িয়া আমি ঈশ্বরও চাই না। আমার স্বামীকে আমি ত্যাগ করিয়াছি বলিয়া আমার যে হুঃখ, আর ঈশ্বর পাইলে আমার যে স্থুখ, ইহার মধ্যে আমার স্বামী-বিরহ-হুঃখই ত আমি ভালবাসি।

The only excuse for quoting the above passage at so much length is to show that, much as Bankim had introduced a moral tone in the conception of women in fiction, he had his "limitations" and could not see eye to eye with the modern western writers in their conception of love, but the Victorian conception of love as a domestic affection would have claimed his sympathy.

Apart from the drift of thought, it is interesting to observe how far Bankim was influenced in his style by foreign influences. He had a good grounding in Bengali composition; in his youth he had the privilege of sitting at the feet of Iswar Gupta and learning from him the fundamentals of literary composition; and he turned with indignation against the English medium or way of putting things, and in his later years, eschewed the practice of writing letters in English, pronouncing the language to be very "insincere." Inspite of what he could do, however, he was aware of the closeness of his language to the English style.—

আমার লেখা আজও রীতিমত বাঙ্গালা হয় নাই। আজও দেখিতে পাই স্থানে স্থানে যেন ইংরাজীর অনুবাদ করিয়াছি।.....এখনকার প্রায় সমস্ত ইংরাজী শিক্ষিত লোকের বাঙ্গালারই এই দোষ।.....চন্দ্রনাথের শকুন্তলা দেখেছ ত, চন্দ্রনাথ একেবারে বাঙ্গালা অক্ষরে ইংরাজী লিখেছিলেন—খুব খাটতে হয়েছিল।

The key to this attitude is in Bankim's profound know-ledge of, and intimate acquaintance with, Sanskrit. Many noteworthy writers of the age could claim but little in the

matter of Sanskrit scholarship. Michael Madhusudan composed his epic, it is said, with a Sanskrit dictionary by his side, from which he picked up words as they appeared to be serviceable to him, without proper reference to their use and implication. In the epic poem of Hemchandra, many glaring errors and inaccuracies may be found, e.g.,

আই ঢাই করে আয়ু— বৃত্ত-সংহার, চতুর্থ সর্গ।

তোরে হেথা করিতে গমন— বৃত্ত-গংহার, এম দর্গ।

These go to show up poor knowledge of Sanskrit. But it will be hard, if not quite impossible, to detect any such in Bankim. Such sentences as নিক্ষল হইয়া ফিরিয়া আসিয়া সীতারামের নিকট সবিশেষ নিবেদিত হইল 1 might be an instance of Sanskrit or English influence, but these are very rarely to be met with and only prove that "even Homer nods." Bankim was a real Sanskrit scholar and his knowledge of Sanskrit literature and Sanskrit philosophy was both intimate and profound. His critique on Uttaracharita in his Bibidha Prabandha or that on Sakuntalā, Mirāndā ebam Desdemonā (to which he might have added a fourth, Kapāl-kundalā, with great advantage to the reader) shows his knowledge of Sanskrit literature; his essay on Sānkhya Darśan gives us an idea of his knowledge of Sanskrit philosophy; his contemplated, but not completed, work on the Vedas, on account of the boldness of the design, the Vedas being as a rule, a much neglected study. suggests his possible acquisitions in this branch of Sanskrit. This acted as a check on what might have been an anglicised way of putting things.

In summarising the influence of the West on Bankim, it will be worth our while to repeat the views expressed by the late Mr. N. N. Sen of the *Indian Mirror* in his paper of the 16th April, 1894.

Sītārām, Chap. 8.

"One lesson of Bankim Babu's life it would be unpardonable to ignore. The influences of western culture on the Hindu mind are not necessarily sterilising and denationalising. No Bengali had drunk deeper draughts at the fountain of European thought and learning than Babu Bankimchandra; no one was more anglicised in his habits of thought and modes of expression. His last paper on the Vedas has an English terseness of expression, an English humour. His novels are English in taste, in the construction of the plot, in the setting of character, sometimes to a fault. was no imitator, but the moulds of his thought had come to be, by much reading and assimilation, English, and they imparted their stamp to all his productions. If parallels can be discovered to his plots, situations and characters in European literature, they do not prove lack of originality, any more than the parallels that have been discovered to some of Milton's images and Tennyson's ideas."

## Bankimchandra's Followers.

In taking our leave of Bankimchandra it is but fair to mention some of his numerous followers. Ramesh Chandra Dutt turned out volume after volume of historical novelsfrom 1876 onwards, every one of which was widely read and circulated. If we but collect the mottoes on the various the Mādhabī-Kankan, Mahārāshtra-Jībanchapters in Prabhāt, Rājput-Jīban-Sandhyā, culled from the English poets from Shakespeare to Tennyson, we may realise in part at least his angle of vision. And he was a representative novelist, the best of all that tried to follow in the wake of Bankim. It is not, however, possible to omit reference to some of the other names-to Damodar Mukhopadhyaya; to Swarna Kumari Devi, the first woman novelist of Bengal; to Chandi Charan Sen. The last of this trio took up the writing of historical novels and his Mahārājā Nandakumār and Ayodhyār Begam described things that happened and

the state of society that existed a hundred years ago; he had also translated, from English, Harriet Stowe's novel on the slavery question of America—Uncle Tom's Cabin (Tam Kākār Kuṭār). Footnote references to authorities, and original sources, e.g., to Orme's History of Indostan (p. 108), to various letters from Middleton to Warren Hastings (pp. 286-7), in his Ayodhyār Begam, are a feature common to Chandi Charan and other writers of historical novels; they seem to be due to the influence of Sir Walter Scott whose historical novels abounded in learned notes on antiquarian topics.

Damodar Mukhopadhyaya followed in the wake of Bankimchandra by means of adding conclusions to two of his novels, Durgesh-nandinī and Kapāl-kundalā, his contributory novels being (i) Tilottamā o Nabāb-nandinī and (ii) Mrin-It is in the latter of the two that mottoes, generally taken from English, are prefixed to each chapter. Bankimchandra's endings are turned topsy-turvy; the first book becomes a tragedy by the untimely death of Avesha who dies to save Osman and intercepts the fatal spear, flung by Jagatsinha in course of the duel between the two champions; the second ends a comedy, Kapalkundala who had been drowned in water through a sudden mischance, is restored to life and united to Nabakumar, this time with more of response for her husband's love; however much we may applaud or decry these conclusions, it is certain that he describes the same set of characters, walks in the same fictional groove, as Bankim and tries to create the same historical-romantic atmosphere. We further notice English writers cited or referred to in the general reflections indulged in by the author. e.a., in his Sapatnī there are references to passages in Byron's Corsair, Shakespeare's Macbeth and Hamlet, Milton's Comus,—with discussion as to their purpose in literature and their parallels in the Bengali novel. In his Lalitmohan, Chapter X, we find—এডিসন্ একস্থানে বলিয়াছেন, — কার্যায় ব্যক্তির

সময়ের অভাব হয় না. In tracing the gradual change in the mind of Hemlata in the Sapatnī, Damodar Babu seems to have been partly influenced by Bankim's treatment of Saibalini in Chandraśekhar, both possibly shaped according to Dante's Inferno and Purgatorio; এ সংসারে মনুম্প্রেমই দেবছ—this idea which has found expression in Lalitmohan may be due to Bankim's glorification of the ideal of Comte's Humanity. In that other line of domestic novels with spiritual outlook, written probably with a view to glorify Hinduism while at the same time coming down from the artificiality of a historical romance, Damodar Mukhopadhyaya seems to have taken more pleasure and delight; at least in one instance (see Jogesvarī, p. 38, Basumati Edition, Third Impression) he ridicules the high-flown treatment usual to a romance:

বল দেখি, কোথায় কোন্ নায়িকা ভোজন করিয়াছে ? কাব্যে কোমলপ্রাণা নায়িকার ভোজন করিতে নাই। তিনি আদৌ আহার না করিয়া স্বচ্ছন্দরূপে প্রেমালাপ, দীর্ঘনিশ্বাসত্যাগ, প্রেমিকের চিন্তা, উন্থানবিহার, সরসী জলে সম্ভরণ, উপন্থাস পাঠ, স্বপ্নদর্শন, রোদন সকলই করিতে পারেন; আবশ্যক হইলে অশ্বারোহণ বা অসিধারণ করিয়া দেশোদ্ধার করিলেও করিতে পারেন; কিন্তু কুত্রাপি আহারের কোনই প্রয়োজনীয়তা নাই।

He is also, like Bankimchandra, anti-western in spirit; as in his ironical sketch of Ramhari:—রামহরি উলক্ষ। তাহার পরিধান বস্ত্র নিতান্ত সন্ধীর্ণ, গায়ে জামা নাই, পায়ে জুতা নাই; এরপ লোককে উলক্ষ ভিন্ন আর কি বলা যাইতে পারে?.....তারপর সে ব্যক্তি অসভ্য; কারণ, সে উলক্ষ; অপিচ, সে পরোপকারী। অধিকন্ত সে আত্মন্থথে অমনোযোগী। তার পর সে মূর্থ,—সে ইংরাজী জানে না, খবরের কাগজ পড়ে না, ঔপত্যাসিক প্রণয়ের ধার ধারে না, বক্তৃতা করিতে বা শুনিতে জানে না।....সমস্ত মিউনিসিপ্যালিটী ও ডিখ্রীক্ট বোর্ড বিফল-প্রযুত্ন হইয়া একদিনে উঠিয়া গেলেও তাহার বিশেষ অম্ববিধা হইবে এরূপ অনুমান হয় না।

Again, there is a hit at the সুরুচিদম্পন্ন সামাবাদী—anglicised no doubt, in pages 61, 62, 67, and at the gross perversion of

our taste which slavishly follows the western code (page 61). চিত্রগুলি বিলাতী এবং শিল্লানতি ও শিল্লকৌশলপ্রদর্শনের ওজরে নিরতিশয় অন্নীলতা ও কুরুচিপূর্ণ. The same eulogy of Krishna as we find in Bankim we find in Damodar as well, who is full of reverence for the Divine Being and feels exquisite bliss on the advent of the Janmastami Day. Jogesvarī is so full of Srikrishna and appreciations of his character, that it is not difficult to imagine it as a sort of concrete illustration of Bankim's Krishnacharitra. Even in his tolerance of polygamy, Bankim found a disciple in Damodar Babu (see p. 137, ibid).

স্থামীর একমাত্র পত্নীতেই আবদ্ধ থাকা আবশ্যক। আধুনিক সভ্যতায় এই নীতি কিছু দিন হইতে আমাদিগের দেশের রুচি বিকৃত করিয়া দিতেছে। তুমি জান, এ নীতি বড়ই নিন্দনীয়।.....সামীর সহিত কেবল ইন্দ্রিয় ব্যাপারের সম্বন্ধ মনে করিলেই অশেষ অনর্থের উদ্ভব হইয়া থাকে।

Again, to give only one more example, for to multiply such instances would serve no useful purpose,—

এই সার্ব্বভৌমটা বর্ত্তমান কাল প্রচলিত সভ্যতা বিষয়ে একান্ত অনভিজ্ঞ। এরূপ অসভ্যজীবকে পণ্ডিত না বলিয়া বর্ববর বলাই বিধেয়। ••••••লজিক অর্থাৎ তর্কশাস্ত্রের ফেলাসি অর্থাৎ ভ্রম পরিচ্ছেদ ইহার কম্মিন্ কালেও দেখা নাই।

Damodar Babu was a contributor to the *Prachār*; half of his *Shānti* appeared in that monthly, and it was rightly dedicated to Bankimchandra, intended as it was for the amusement of persons having a strong faith in Hinduism. In concluding this brief account of the western influence on Damodar Babu we must also take into consideration his translation into Bengali of Wilkie Collins' Woman in White, one of the very best novels in English Literature in point of plot.

Swarna Kumari Devi was the first Bengali lady to try her hand at fiction. Her first novel,  $D\bar{\imath}p$ -nirv $\bar{\imath}n$ , is historical, inspired by Tod; she begins with 1173 A.D. and writes of Muhammad Ghori's invasions and Rajput opposition, organised by Prithwi Raj and Chand Bordai, the national poets of the

Rajputs; she is fired with the idea of a glorious Hindu civilisation in the past, and speaks out her mind in the dedicatory verses:

আর্য্য অবনতি কথা, পড়িয়ে পাইবে ব্যথা,
বহিবে নয়নে তব শোক অশ্রুগার!
কেমনে হাসিতে বলি, সকলি গিয়াছে চলি,
চেকেছে ভারত ভানু ঘন মেঘজাল—
নিভেছে সোণার দীপ, ভেঙ্গেছে কপাল!

There are footnotes and learned references in the manner of Sir Walter Scott's novels which had been a general feature of the times.

Stealing of royal princes from the cradles; their being brought up by a man who has put on a hermit's robe; the fact of Sailabala and Parvati being disguised as men and while sheltered in a cave overhearing the negotiations of the traitor, Bijoy Sinha, and the Moslem messenger;—all these suggest Cymbeline in particular as a possible original.

# Influence of the Mysteries

On leaving Bankimchandra and his school, let us observe before we pass on to Rabindranath, that in the eighties and the nineties of the nineteenth century, there was a great influx of what might be termed the mystery novels for which the then writers coined a word in Bengali, Rahasya. In 1871 there was run a weekly \$\overline{A}m\overline{a}r\ Gupta\ Kath\overline{a}\—The Mysteries of My Life—each issue costing 2 pice and coming out on Sunday. The paper was available from "Babu Nabinkrishna Basu, c/o Kumar Upendra Krishna Bahadur of Sovabazar." Later was advertised in the Hindu Patriot \$Uj\overline{a}r\ Putra,\ a historical novel in Bengali full of the mysteries of the Court of Emperor Shajahan. This would come out on Friday under the same auspices, \$viz., Kumar Upendra Krishna Bahadur of Sovabazar.\*

<sup>\*</sup> See Hindu Patriot, 10th August, 1871.

It would thus appear that the new literature made its appearance as early as 1871, though it had a firm footing by 1880 and later. The curious reader might find Reynolds admired in Bengal in the sixties. This writer of mysteries was the fashion and many volumes were written after him, e.g. Haridāser Guptakathā, the author of which was the pioneer in the line, Gupta Lipi, Udāsinī Rājkanyār Guptakathā (1887). of Reynolds' books were translated, among them may be mentioned—Bilātī Rahasya which was translated from 'Agnes'; Sainik Ramını translated from Soldier's Wife in 1888; Rānı Krishnakāminī (1889), which was intended to be an adaptation of his Young Duchess, but finished by being a translation; Meri Price (1893). Why did Reynolds take the fancy of Young Bengal so much? Reynolds was then thought to be the best western novelist, the most worthy of imitation. The translator of Rānī Krishnakāminī gives us the reason in the following words in his preface:

কি ভাষার লালিত্যে, কি ঘটনার বৈচিত্র্যে—কি চরিত্রচিত্রণে, রেণল্ডই যে সর্বরপ্রধান, ইহা সর্ববাদী সম্মত। · · · · · অনেকে রেণল্ডের উপন্যাস সম্লীলতা দোষে দূষিত বলিয়া ঘূণা করেন, কিন্তু কথা এই,—প্রকৃত প্রস্তাবে সমাজের দোষগুণ বিচার করিতে গেলে, সমাজের অত্যাচার, অনাচারের চিত্রসকল সমাজ আচরণের অবান্তর ভেদ করিয়া পাঠকের সম্মুখে ধরিতে গেলে, অশ্লীলতাদোষ এক প্রকার অপরিহার্য্য।

The translator of Mary Price dwells on Reynolds' superior excellence with more enthusiasm. He says:—

লর্ড লিটন উপন্যাস লিখিয়াছেন, মনোবিজ্ঞান শিখাইবার জন্য; হাগার্ড উপন্যাস লিখিয়াছেন, অতিপ্রকৃতির মহিমা দেখাইবার জন্য; স্কট্ উপন্যাস লিখিয়াছেন, দেশের অন্তরপ্রবাহিত ছঃখ দূর করিবার জন্য; মারিয়ট্ উপন্যাস লিখিয়াছেন, নীতিশিক্ষা দিবার জন্য; জোলা উপন্যাস লিখিয়াছেন প্রাচীনকে বিদায় দিয়া তথায় নূতনের প্রতিষ্ঠা করিবার জন্য; হুগো উপন্যাস লিখিয়াছেন, রাজনীতি শিখাইবার জন্য; ডুমাস্ উপন্যাস লিখিয়াছেন, আইন শিক্ষা দিবার জন্য; ডিকেন্স লিখিয়াছেন, দারিন্দ্য ছঃখ দূর করিবার জন্য; রসবার্ট উপন্যাস লিখিয়াছেন, বিজ্ঞান

িশিখাইবার জন্ম, আর রেণল্ডস্ উপন্থাস লিখিয়াছেন ঐ তত্ত্বের সারতত্ত্ব, আর যাহার অভাবে ঐ সকল তত্ত্ব একটিও তিষ্ঠে না, সেই সমাজতত্ত্ব শিক্ষা দিবার জন্ম।

Gupta Lipi (1886) by Surendralal Shome contains various mottoes taken from Pope, Dryden, Crabbe, Shakspeare, Cowper, Longfellow, Mrs. Barbauld, Mrs. Opie. There are topical references to the fashion of private theatricals and the representation of Othello has great importance in the weaving of the plot. Incidentally there is a discussion of the question which must have been often repeated—as to the propriety of going to foreign and specially English models in preference to Bengali and Sanskrit models.

The writers of these mysteries were not ignorant men, but as the last passage will show, were presumably familiar with the works of prominent novelists, both of England and the Continent. The subject-matter was not very edifying, but they wielded a facile pen, learned and at the same time rhythmical. To mention only one, the writer of Udāsinī Rāikanyār Guptakathā who divides his book not in chapters but in 'Stabakas' quotes at the head of each 'Stabaka' some suitable passage from Scott, or some other European writer, not wholly ignoring the claims of Bengali literary men among whom might be mentioned the names of Michael Madhusudan, Bankim, Nabin Sen and "G. C. Ghose."

These mysteries died a natural death. Though they pandered to the taste for sensationalism, the sting of satire was hardly prominent. Their inordinate length came up for censure, as a contemporary novelist with regret lays the blame even on English novels in general,—উপতাস তিন ভাগে বিভক্ত না হইলে ইংলণ্ডীয় নর নারী সমাজে তাহা প্রকৃত উপতাস বলিয়া গণ্য হয় না. The standard of revolt was raised by those who may be termed, for want of a better name, the Bangabasi school of writers, who attacked both anglicised habits and Hindu corruptions (as in the Nedā Haridās) with a strong hand, and were particularly bitter against the Brahmo community

(e.g., in the Model Bhagini). They were influenced by western writers or by their Bengali imitators and goaded into opposi-And they were immensely popular too. edition of 5,000 copies of the Model Bhagini were sold out in a month. The detective stories like those written by Panch Kori Dev and those which came out in series like Dārogār Daptar also supplied much better food for sensationalism. When in this way the public could have a sufficient supply of satirical and sensational stories they could dispense with the mystery series, because in these there was in the atmosphere no touch of reality. It might be noted in passing that Panch Kori Dey simply translated or adapted English detec-Priyanath Mookerjee who tive stories. while the Darogar Daptar series copied more from life than from books, though English models may have supplied the inspiration and given the hint.

#### Rabindranath.

The process of assimilation which had been going on in the Bengali mind through the agency of Bankim was carried a step further through Rabindranath. Indeed these great writers, Bankim and Rabindranath, stand out as prominent landmarks in the history of the development of the Bengali mind, they as leaders of Hindu culture represent the various stages of this assimilation. Other thinkers in their turn have been influenced by them. Both of them had been nurtured on western diet, on the imaginative literature of the west. If Rabindranath had not, like his great predecessor, received a regular school and college education, he had been brought up in a home where, though unusual attention was paid to Bengali and Sanskrit, there was also a freer current of western ideas than might have been possible in an orthodox Hindu home. He had been twice to England in an impressionable age before he was twenty-five and could claim a closer knowledge of the English family, English national life and ways of thinking.

This was assigned as one of the reasons of his precocity, when Bankim prophesied his greatness in literature.1 What is more, both Rabindranath and Bankim have been great critics whose views have been accepted by others, whose tenets have gained general credence and whose dicta have been the law in the republic of letters in their own life-time. And it is worthy of note that Rabindranath himself was influenced in his style or way of expression by Bankim through his Kamalā-Kānter Daptar in his Dayaree and similar writings published in the  $S\bar{a}dhan\bar{a}$ . To measure the western influence on Rabindranath it is necessary to examine his early works or early impressions, because, as he gains in maturity such influences as may have acted on him would be merged in his more developed individuality. Rabindranath is not slow to own his debt to other writers. In his essay on Biharilal whom he acknowledges to be one of his masters, he records an impression of his early years.

এখনো মনে আছে ইঙ্কুল ফাঁকি দিয়া একটি দক্ষিণদারী ঘরে স্থদীর্ঘ নির্জ্জন মধ্যান্তে অবোধবন্ধু হইতে পৌল্-বর্জ্জিনীর বাংলা অনুবাদ পাঠ করিতে করিতে প্রবল বেদনায় হৃদয় বিদীর্ণ হইয়া যাইত। তখন কলিকাতার বহির্বর্ত্তী প্রকৃতি আমার নিকট অপরিচিত ছিল—এবং পৌল্-বর্জ্জিনীতে সমুদ্রতটের অরণ্যদৃশ্যবর্ণনা আমার নিকট অনির্বিচনীয় স্থাধ্বপ্রের আয় প্রতিভাত হইত, এবং সেই তরক্ষণাতধ্বনিত বনচছায়াস্থিধ্ব সমুদ্রবেলায় পৌল্-বর্জ্জিনীর মিলন এবং বিচেছদবেদনা হৃদয়ের মধ্যে যেন মূর্চ্ছনা-সহকারে অপূর্বব সঙ্গীতের মত বাজিয়া উঠিত।

The debt to Biharilal is known to all, but the debt to  $Pal-o-Bh\bar{a}rjini\bar{a}$  which he read in the monthly paper Abodhbandhu is not equally well known.—পৌল্-বর্জ্জিনীতে বেমন মানুষের এবং প্রকৃতির নিকট পরিচয় লাভ করিয়াছিলাম বিহারালালের কাব্যেও সেইরূপ একটি ঘনিষ্ঠ সঙ্গ প্রাপ্ত হইয়াছিলাম। The effect of the book on Rabindranath was no less, it seems, than it was on Hazlitt who was never weary of earnestly acknowledging

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bankim Babur Prasanga,—Sādhanā, 1301 B.S.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> আধুনিক সাহিত্য, পৃঃ ২•।

what a source of inspiration it had been to him. That he has been a diligent and appreciative student of the English literature, appears from his essays written when he was very young. His essay on De Profundis is an evidence that he appreciated Tennyson more than an average British critic. From his poems and essays, it is possible to pick up proofs of his wide reading in English literature. Rabindranath, as a poet, was subjected to many influences from Shelley and others.1 Rabindranath is also generally described as having been influenced by the French School, but to dwell much on the western influence either in his poems or in his short stories would be beside our present purpose. It would be much more interesting and profitable for us now to note here that even in his criticism of translation of works of fiction, from foreign literatures, he zealously guarded the purity of the vernacular and was emphatically of opinion that only such books ought to be translated from foreign languages into Bengali as would not suffer in the process nor would put on a strange atmosphere. It was on this ground that he had once condemned the translation, published in the  $S\bar{a}hitya$ . of a short novel by Prosper Merimé, the celebrated French novelist.

সাময়িক সাহিত্য সমালোচনা—এই সংখ্যায় ফুলদানী নামক একটি ছোট উপন্থাস ফরাসিস্ হইতে অনুবাদিত হইয়াছে। প্রাসদ্ধ লেখক প্রস্পের মেরিমে প্রণীত এই গল্পটি যদিও স্থানর কিন্তু ইহা বাঙ্গলা অনুবাদের যোগা নহে। বণিত ঘটনা এবং পাত্রগণ বড় বেশী য়ুরোপীয়—ইহাতে বাঙ্গালী পাঠকদের রসাম্বাদনের বড়ই ব্যাঘাত করিবে। এমন কি সামাজিক প্রথার পার্থক্যহেতু মূল ঘটনাটি আমাদের কাছে সম্পূর্ণ মন্দই বোধ হইতে পারে। বিশেষতঃ মূল গ্রন্থের ভাষা মাধুর্য্য অনুবাদে কখনই রক্ষিত হইতে পারে না, স্ত্তরাং রচনার আফ্রেটুকু চলিয়া যায়। 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For a detailed comparison of the two poets, see Prof. S. K. Banerjee's paper on the subject in the Presidency College Magazine, 1927.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sādhanā, Vol. I, Part I.

Thus he objects against indiscriminate translation, as over and above the difficulties of the medium of a different language, the setting of the story might be destroyed in the process and the translation of the plot might after all amount to a translation of words only, not ideas. No wonder that with such watchfulness in his impressionable youth, he should now act like a sentinel and raise an alarm at the sight of a sudden influx of sex novels in ultra-modern Bengali literature.

Let us then confine ourselves to his novels come to his early works, to his Bau-Thakurānīr Hāt (1881) and his Rājarsi (1885), we find that the art of Rabindranath is not quite developed. The influence of Bankimchandra or rather of the writer of Bangādhīp-Parājay must have induced him to place his story in a historical setting. both of them, the author speaks of the lives of princes and princesses, but there is a difference. In both of them the poet-novelist comes down from the treatment of martial wealth and regal splendour and settles on love and friendship as the main thing that counts in life. These princes leave their throne, are concerned with their primary emotions and begin to take an interest in man as man. Thus they are the breaking point of romance and the starting point of novels. The special western influence or stamp, as of modern times or rather as since the romantic movement, begins to be in evidence. The tumult of the human mind, we feel, makes itself heard. The way in which Rabindranath begins a later work shows how he is so different from his predecessors.

এই পরিবারটির মধ্যে কোনও রকমের গোল বাধিবার কোনও সঙ্গত কারণ ছিল না—অবস্থাও স্বচ্ছল, মানুষগুলিও কেহই মন্দ নহে, কিন্তু তবুও গোল বাধিল।

This disturbance of mental equilibrium, apparently without any cause for it, is the central key-note of all his novels and is a dominant feature of modern western literature in general, where the bid for popularity by offering a

¹ Galpa-Saptak—हानमात्र-त्गाठी .

sensational story to the public is by no means an important literary feature. Bau-Thākurānīr  $H\bar{a}t$ , chronologically the first of Tagore's novels, was published serially in the  $Bh\bar{a}rat\bar{\imath}$ in 1881-82. The difference with his predecessors is apparent on the surface; the characters belong to history—Pratapaditya. the well-known Hindu chief of Jessore, is portrayed in the book, but the grandeur of history has yielded place to ordinary atmosphere of everyday life, the little jealousies and passions which form human nature's daily food constitute the motive force of the novel. This distinctive element in Rabindranath's work will come out if we read Bangādhīp-Parājay and Bau-Thākurānīr Hāţ side by side. The panoply of chivalry—the joust and the tournament—the clang of arms and the tramp of horses-all these have receded into the background, leaving clear to view the play of human emotions which shakes the thrones of kings. Such is also the case with Rājarşi, which appeared about four years later in the Bālak; Gobindamanikya, the King of Tippera, comes down from his high throne and is essentially a human being, shot through and through with emotions as love and affection for all creatures: he seldom allows himself to go beyond control, but restrains his feelings. When his dear brother Nakshatra Ray comes with murderous intentions, he disarms and unnerves the would-be assassin by an earnest and touching appeal to his brotherly sentiment. These two novels seem to be a bridge between the romance and the novel; they treat of royal persons, but these persons are royal merely in their status; grand events are conspicuous by their absence.

With the next novel, Chokher  $B\bar{a}li$ , which was begun as early as 1901, the semblance of historicity is no longer kept up. The two friends, Mahendra and Bihari, belong to the middle class, and their habit and cast of thought is far removed from any historic or even aristocratic atmosphere. The temptation and fall of Mahendra has nothing

remote or strange in it, and the dedication to social service of the lives of those who might be described as mutual friends, has something in it of the changed conditions of modern society.

Exactly two years after the first appearance of the above novel, Naukādubi was begun, like Chokher Bāli, in the columns of the Bangadarsan. The title explains the incident which makes the plot, the sinking of the boat. It is far more delicate than the other, but the two agree in constituting a type by themselves. These novels may have been composed under some sort of western influence, but unless we consider freedom from any moral purpose or widening the range of treatment up to the middle class as a derived trait, to try to scent any positive or definite ideas and images in Rabindranath which may have been prompted by the west, will appear to be a hopeless task. The attempt will at best end in grouping together parallel passages from these writings of Tagore and western writers, e.g., we may note the similarity of expression between এত বড় আকাশের মাঝখানে, বিস্তীর্ণ জ্যোৎস্নায়. কেবল এই স্থান্দর, কোমল মুখ একটি মাত্র দেখিবার জিনিষের মত গৌরবে ফুটিয়া আছে। (নৌকাড়বি, p. 8), and Wordsworth's lines in the Louisa poem—

Fair as a star, when only one Is shining in the sky.

It has been already noted that Tagore's novels are preeminently psychological studies. We may specially mention here how the author in his Naukādubi describes the physical and the psychical changes in Ramesh when he repeats in solitude the name of Hemnalini and also how skilfully the author delineates Kamala's mental condition on the night when Kamala realised for the first time the gulf between Ramesh and herself (p. 27). Kamala, disappointed though not quite informed of her relationship with Ramesh, is a tragic picture. ধ্যানমগ্ন রমেশ এবং এই সঙ্গিবিহীনা বালিকার মাঝখানে যেন জ্যোৎস্না-উত্তরীয়ের দারা আপাদ মস্তক আচ্ছন্ন একটি বিরাট রাত্রি ওষ্ঠাধরের উপর ভর্জ্জনী রাখিয়া নিঃশব্দে দাঁড়াইয়া পাহারা দিতেছে।

This imagery of the night, as a powerful, watchful sentinel, stands independent of any eastern legend; one feels the hand of the west in this novel departure.

Gorā, published serially in the Prabāsī since 1907 and brought out in a book form in 1910, has a special interest for our purpose, because in it the hero or the protagonist raises his indignant protest against western convention or influence and declares his ardent love for everything indigenous. When we meet Gora for the first time, we find him out to resist all foreign aggressions in the domain of culture, and he resents even the attempt to reform from outside, his patriotism prompting him to reject all such extraneous experiments. The love of country, he says in effect, is strong enough to withstand criticism; the heart is stronger than the head. He sets out with a vigorous nationalism which overfloods all the channels of life, and, in consonance with the dominant tendency of the age in which the book was published, clenches his fist against all aggressions of a foreign culture.

Apart from this general idea, it may be further observed that  $Gor\bar{a}$  seems to be, though ever so slightly, moulded by George Eliot's  $Felix\ Holt$ . The Bengali novelist in his youthful days was drawn towards George Eliot. There was something in her which specially appealed to him in spite of the bulky size of the novels which evidently he did not like. There occurs a passage of his, written in the early days of  $S\bar{a}dhan\bar{a}$ , where he says while discussing the proper size of novels:

জর্জ এলিয়টের নভেল যদিও আমার খুব ভাল লাগে, তবু এটা আমার বরাবর মনে হয় জিনিষঞ্লো বড় বেশী বড়—এত লোক, এত ঘটনা, এত কথার হিজিবিজি

¹ Sādhanā, Vol. I, সাহিত্যে বৃহদায়তন .

না থাকলে বইগুলো আরো ভাল হত।...... জর্জ এলিয়টের এক একটি নভেল এক একটি সাহিত্য কাঁঠাল বিশেষ।

In his Gorā, a few traces of his impressions of Felix Holt may be found, but no more. Felix Holt is a radical, and so is Gorā, but in a sense of the word other than conventional. In his burly proportions, his negligence of dress, in his attitude to Sucharitā when he first meets her, Gorā reminds the reader again and again of Felix Holt. George Eliot thus describes the external appearance of Felix:—"He was massively built. The striking points in his face were large clear grey eyes and full lips..........The shaggy-headed, large-eyed, strong-limbed person.......without waistcoat or cravat." (Chap. V.) Compare with this the description of Gorā's appearance:—

সে চারিদিকে সকলকে যেন খাপছাড়া রকমে ছাড়াইয়া উঠিয়াছে।

মাথায় সে প্রায় ছয় ফুট লম্বা, হাড় চওড়া, ছৢই হাতের মুঠা যেন বাঘের থাবার মত
বড়—গলার আওয়াজ এমনি মোটা ও গন্তীর যে হঠাৎ শুনিলে "কে রে' বলিয়া
চমিকিয়া উঠিতে হয়। তাহার মুখের গড়নও অনাবশ্যক রকমের বড় এবং অতিরিক্ত
রকমের মজবুৎ; চোয়াল এবং চিবুকের হাড় যেন ছুর্গছারের দৃঢ় অর্গলের মত;
চোখের উপর ক্রেরেখা নাই বলিলেই হয় এবং সেখানকার কপালটা কানের দিকে
চওড়া হইয়া গেছে। ওষ্ঠাধর পাৎলা এবং চাপা; তাহার উপরে নাকটা খাঁড়ার মত
ঝুঁকিয়া আছে। ছুই চোখ ছোট কিন্তু তীক্ষ; তাহার দৃষ্ঠি যেন তীরের ফলাটার
মত অতি দূর অদৃশ্যের দিকে লক্ষ্য ঠিক করিয়া আছে অথচ এক মুহুর্ত্তের মধ্যেই
ফিরিয়া আগিয়া কাছের জিনিষকেও বিদ্যুতের মত আঘাত করিতে পারে। গৌরকে
দেখিয়া ঠিক স্থা প্রী বলা যায় না, কিন্তু তাহাকে না দেখিয়া থাকিবার জো নাই, সে
সকলের মধ্যে চোখে পড়িবেই। \*

In reply to Mr. Lyon's suggestion about taking service as a clerk or assistant, Holt says—"I'll take no employment that obliges me to prop up my chin with a high cravat, and wear straps, and pass the livelong day with a set of fellows who spend their spare money on shirt-pins."

<sup>\*</sup> Gorā, 3rd Edition, p. 9.

There is the faintest resemblance possible between Esther and Sucharitā; in the first meeting at the tea-table (Chap. V) in which Esther notices Felix, while he resolutely looks at the father though he has an idea of the fine lady in the daughter; in Felix speaking to her, when he first does so, with a strong denunciatory and pedagogic intention; in the attraction which Felix instinctively feels with regard to Esther-"I should like to come and scold her every day, and make her cry and cut her fine hair off;" in the abrupt manner of his speech which verges on rudeness; in the fact of Mr. Lyon being a "rusty old Puritan" and Esther being not his own daughter; in Felix's having great physical strength and in his being unjustly incarcerated in prison just like Gorā :.....in all these a case may be made out to show that Rabindranath was influenced, however slightly, by George Eliot in his delineation of the characters in Gorā, but it is at best a suggestion hazarded and not a case proved to very great satisfaction. At the same time it should be remembered that it cannot well be otherwise on account of his strong critical sense and zeal for preserving the atmosphere of the Bengali literature and its faithfulness to the national life.

Gorā is a remarkable book, in it he has revealed the unfathomed deeps of the human mind. There is a sense of wonder pervading the book. This seems to be symbolised in the impression created on Gorā by Sucharitā's attitude:—

আর কাগারো সঙ্গে স্থচরিতার মিলন হওয়া অসম্ভব; বুদ্ধি ও ভাবের গভীরতায় পরিপূর্ণ স্থচরিতার নিস্তর্ধ গম্ভীর হাদয়টি পৃথিবীতে গোরা ছাড়া দ্বিতীয় কোনও মানুষের সামনে এমন করিয়া প্রকাশিত হয় নাই, এবং আর কাহারো কাছে কোনও দিনই এমন করিয়া প্রকাশিত হইতে পারে না। সে কি আশ্চর্যা! সে কি অপরূপ! রহস্থ নিকেতনের অন্তরতম কক্ষে সে কোন্ অনিক্বচনীয় সম্ভাকে দেখা গিয়াছে! মানুষকে অমন করিয়া কয়বার দেখা যায় এবং কয় জনকে দেখা যায় ? \*

<sup>\*</sup> Gorā, 3rd Edition, p. 577.

This sense of wonder created in the minds of the readers of  $Gor\bar{a}$ , has been, we submit, however remotely, influenced by a knowledge of European literature. The great thing in  $Gor\bar{a}$  is hinted at by  $Gor\bar{a}$ 's falling back at the time of the penance, there is a central conflict at the heart of things.

প্রাংশ্চিত্ত অনুষ্ঠানের বিপুল আয়োজনের মাঝখানে তাহার হৃদয়বাসী কোন্
গৃহশক্র তাহার বিরুদ্ধে আজ সাক্ষ্য দিতেছিল—বলিতেছিল, অন্যায় রহিয়া গেল।
এ অন্যায় নিয়মের ক্রটি নহে, মল্লের ভ্রম নহে, শাস্তের বিরুদ্ধতা নহে,—এ অন্যায়
প্রকৃতির ভিতরে ঘটিয়াছে; এই জন্ম গোরার সমস্ত অন্তঃকরণ এই অনুষ্ঠানের
উল্গোগ হইতে মুখ ফিরাইয়াছিল। 1

There is a great evidence of the changed angle of vision in the suggestiveness of the above passage, in the difference emphasised in it,—in the declaration of the superiority of nature to custom, in the fact that the promptings of nature are irresistible, that nature is more powerful than any convention. The book then breathes a free air, is accordingly free from the conventional treatment of the human mind, and to the pathetic appeal the emotional nature of Gorā rings like true steel and the words produce responsive echoes, far beyond their immediate application.

আপনি আমাকে আজ সেই দেবতারই মন্ত্র দিন, যিনি হিন্দু, মুসলমান, খুফীন, ব্রাহ্ম সকলেরই—যাঁর মন্দিরের দার কোনও ব্যক্তির কাছে, কোন দিন অবরুদ্ধ হয় না—যিনি কেবলি হিন্দুর দেবতা নন, যিনি ভারতের দেবতা। 2

One feels that it is not a mere rising above the barriers and the limitations of provincial patriotism or sectarian religion but that Rabindranath enunciates an ideal towards the realisation of which all his later  $s\bar{a}dhan\bar{a}$  is directed. It marks a stage in his own development and along with it in the development of Bengali novel.

<sup>1</sup> Ibid, p. 587.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p. 597.

The influence of Ibsen has been noticed in the next Gharë Bāirë (1915).¹ Tagore's book appeared serially for more than a year in the Sabuj Patra, was pronounced a master-piece in the study of conjugal complex and tense sexual situations, and the opinion was expressed that it represented "Tagore's most conscious experiment in transfiguring Ibsenism against a delicate canvas of Bengali life." The arguments in favour of this theory are, so far as is known, that, Gharë Bāirë was composed under the spell of Ibsenism, which worked on Tagore during a couple of years on his return in 1913 from his first European tour in "recent years"; that, "to acknowledge each impulse as the craving of yourself" has been, in this novel, the keynote of Tagore as it is of Ibsen in his Doll's House; that, just as Nora in the Doll's House leaves her husband to be able to give herself and not to be taken over, so Bimala gives herself up to her husband as an active agent: that, ideas such as "morality is concerned with mental attitude," "woman is not a domestic chattel but a vital personality," form a bridge between Ibsen and Tagore.

The resemblance between Nora and Bimala appears, however, to be very slight, so as not to warrant us in supporting any theory simply on the basis of such similarity. In Ibsen's drama, Nora finds out where she stands after she has known her husband for some time and loved him after her own fancy; in the Bengali novel, the conjugal tie is not so old. Again, Tagore had been always advocating liberalism—liberation of the human soul from artificial restraint or convention of society; and he had, ere this, emphasised that a true marriage means for the wife giving herself over, which is not a passive attitude. All these statements have to be carefully considered before we can definitely say that there has been any influence of Ibsen on Tagore in his Gharë Bāirë.

<sup>1</sup> Ibsenism and Tagorism. K. M. Purkayastha, The Cosmopolitan, May, 1928.

We have thus disposed of the influence of Ibsen on the general idea and the character of the heroine in the Bengali novel. But the creation of Sanjib gives us pause. He is a parallel to Bazarov, the Nihilist, in Turgenev's Fathers and Children; there is a definite likeness in their conception; they take nothing for granted and are no respecters of tradition.

A curious point of resemblance may be noticed between Turgenev's Rudin and Rabindranath's Gharë Bāirë. It is not in the central story nor in the problem presented in the books. But the portrait of Rudin lives in Rudin is a revolutionary: and he dies a martyr to the holy cause of Liberty-of which we catch just a glimpse in the concluding portions,—a tall man in an old overcoat scrambling upon an overturned omnibus to receive the fatal shot. very great friend Lezhnyov, who understood him, rightly appraised him before Alexandra Pavlovna, that he had a "cursed habit of pinning every emotion-his own and other people's—with a phrase, as one pins butterflies in a case,"1 so that "things looked as they do in a camera obscura—white seemed black and black white; falsehood was truth and a whim was duty." With these we may add the strange power and fascination which his words had on the simple girl, the girl of strong passions, Natalya. A sincere love for liberty, a strange fascination over a girlish or young heart, and an intellect clouded by craze for the magic of wordsthese were also the distinguishing traits in Sanjib's character.

In form  $Ghar\ddot{e}$   $B\bar{a}ir\ddot{e}$  certainly does not follow the Sanskrit tradition, but it cannot be said to be positively and directly modelled on western ideals. If we compare it with Bankimchandra's  $Rajan\bar{\imath}$  we find that the whole atmosphere is changed. Nikhilesh has a theory, rather a principle, in which he believes, and for which he struggles up to the very end.

<sup>1</sup> Rudin, English translation (Heinemann, p. 127), 1911.

তোমার সঙ্গে আমার যে মিলন, সে মিলন চলার মুখে,—যতদূর পর্য্যন্ত একপথে চলা গেল, ততদূর পর্যান্তই ভালো—তার চেয়ে বেশী টানাটানি কোরতে গেলেই মিলন হবে বাঁধন।

This is the main idea which is tested in the book. No longer do we find here any note of convention, any appeal to injunctions, any obedience to Shastras, any bias for a particular sect, but a hankering after the problems of life and an earnestness to solve them. The above statement by Nikhilesh indicates the changed mentality.

In addition to the above, it may be suggested that the naturally vivid imagination of Rabindranath has been made more vivid by the study of western poets, notably Shelley. Hence the wealth of mythical images, the presence of the myth-making faculty in him. With a few vigorous touches he conjures up the powers of nature into human or gigantic forms:—

রাত্রি বেলাকার শব্দ যে কত রকমের ছন্মবেশ ধরে তার ঠিকানা নেই। কাছে কোথায় একটা ডাল নড়ে, মনে হয় দূরে কে যেন পালাচেচ। হটাৎ বাতাসে একটা দরজা পড়ল, মনে হ'ল সেটা যেন সমস্ত আকাশের বুক ধড়াস্ ক'রে ওঠার শব্দ।

Again:—

অন্ধকারে সমস্ত জনতা এক হ'য়ে জুড়ে গিয়ে মনে হ'ল একটা প্রকাণ্ড কালো অজগর এঁকে বেঁকে রাজবাড়ির গেটের মধ্যে ঢুক্তে আসচে। ²

The last passage may be compared with the description of the crowd in the 4th chapter of Bankimchandra's  $S\bar{\imath}t\bar{a}r\bar{a}m$  and then the meaning of the suggestion thrown in here will appear clear.

The development of individuality is a dominant feature in Rabindranath's work. Women have been represented as they never have been before—be it in  $D\bar{a}min\bar{\imath}$  or be it in  $Vaisnav\bar{\imath}$ —her feelings, her attitude, even her sensations count for

<sup>1</sup> Gharë Bāirë, p. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p. 293,

something. It seems plausible also that his  $Lipik\bar{a}$  (1922) has been, so far as mere form is concerned, based on Turgenev's Dream Tales and Prose Poems, and these poetic sketches are really poems in prose. His  $Sandhy\bar{a}$  O  $Prabh\bar{a}t$  (p. 17) has an astonishing parallel in Turgenev. His  $Tot\bar{a}r$   $Kath\bar{a}$  is an allegorical short story, with a clear reference to contemporary educational and political state of the country. And this form has already been anticipated in some of Froude's short stories, e.g., The Ox and the Lion. But after all, these may be only curious coincidences and not the result of any influence, direct or indirect, Eastern or Western.

Bankim had been the dominant figure in his own times. Rabindranath is his illustrious successor, but he is not pre-eminently a novelist; he is a poet first. Hence, in the history of Bengali novels he does not occupy the same position as he does in his poetry and also in his short stories, in which he has been not only the pioneer but also the best writer up to this time. As a novelist, however, the most popular figure at present is Sarat Chandra Chatterjee.

### Sarat Chandra,

If in the case of Rabindranath it has been possible, though very faintly, to speak of influence from western writers,—in the case of Sarat Chandra we are seriously handicapped as to his literary training and family traditions. Rabindranath has taken us into confidence in his Jivan-Smṛṭi and the Chhinnapatra has talked to us of his favourite books in his early years, has in his essays displayed here and there a marked predilection for some favourite western author. We may scrape together materials from his poems and his short stories also for our purpose. But Sarat Chandra has seldom honoured us with such confidence. With him, strangely enough, there seems to have been no period of literary apprenticeship; he has come out full-fledged like Minerva

in full panoply from Jove's head. He can take credit and say—as he has said in his letter to Dr. Thompson—"In Bengal perhaps I am the only fortunate writer who has not had to struggle." 1 There is hardly any development in the novelist—and there is absolutely no parade of scholarship—no learned conceit. The only material so far as this is concerned is his Nārīr Mūlya, but the learning displayed there is of a special kind, not literary. We must also consider the fact that with the onward march of time, the assimilation of western ideas and ideals is more and more thorough and the borrowing, if any, of phrases or plots or situations or even ideas, is more and more indirect. Hence in treating of Sarat Chandra as a novelist, we are confronted with a serious difficulty. The ideas which we suppose to have been inspired in him due to western influence might have grown through an unusually vast experience of life acquired through wide travel and strong intimacy with people in varied walks of life. Ideas are so closely assimilated that it is not at all possible to distinguish if they are eastern or western. Subject to these reservations our remarks as given below will stand. It is not to be understood, however, that Sarat Chandra has had no links with the past; he is reported to have said this of Gorā in particular, "I have read it at least twenty times;" 2 this supplies a strong bond between Rabindranath and Sarat Chandra. Still on reading his books with interest and attention, one gathers the impression that it is of his own experience that the author writes, his inspiration is not literary or secondary but primary, based on broad foundations of feeling touched by acute social conditions due to various factors.

The novel is a criticism of life. As we travel onward we have to see if the novel of our country follows, or reflects

Preface to Srīkānta (Vol. II of An Eastern Library, Humphrey Milford, Oxford University Press).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid.

as in a mirror, the current of life in our country. Sarat Chandra satisfies this condition in his novels in a very great measure. His novels reveal an interesting phase of the life of Bengal. The contact of the east and the west has resulted in much synthesis, but it has also given rise to many strifes. The spirit of strife or revolt has reached its climax in many of his creations.

তোমরা তালের কল চালাবার, বোঝা বইবার জানোয়ার!

The standard of revolt is raised, not in any narrow groove of life, but over all the ranks through which humanity marches in the course of the ages—life resurgent in all its channels, in the political, economic and social atmosphere. This constitutes, in a sense, the catholicity of the writer. It is to be noticed that Sarat Chandra confines himself, almost scrupulously, to the everyday life of present times.

When we analyse the writings of Bankimchandra we find that the spirit of Comte, clear or hidden, is present behind much of his writings. Bankim evidently wrote to serve morality, to guide society towards virtue by his idealism; he was ever alive to the idea that the man of letters was, first and foremost, a teacher. Sarat Chandra has shaken off this spirit: he is a writer who acknowledges no ulterior ends for art. So far as art is concerned—not what is conventionally good, but what is really good, is all that matters and the interests of society will be truly served not by conjuring up impossibilities however good, but by keeping the eye steadfast on the truth. In his presidential address at the annual conference of the Bangiya Sahitya Parishad, Nadia Branch, B.S. 1331, he emphasised this essential point of difference between himself and his predecessors. Rohini's love for Gobindalal deserved a better fate-with this opinion he concluded his address there, by saying-

যা কিছু ঘটে, তার নিখুঁত ছবিকেও আমি যেমন সাহিত্যবস্তু বলি নে, তেমনি যা ঘটে না, অথচ, সমাজ ও প্রচলিত নীতির দিক্ দিয়ে ঘট্লে ভাল হয়, কল্পনার মধ্য দিয়ে তার উচ্ছু ছাল গতিতেও সাহিত্যের বেশী বিড়ম্বনা ঘটে।

Much has been made of his conception of chastity as a womanly virtue, and there may be an idea afloat that this is due to western influence. In order to clear up the matter it is necessary to state what he really means. A woman first, a wife afterwards,—this sums up his point of view in this respect and he emphasises again and again in course of his writings that chastity is not a merely physical virtue, but consists rather in the mental attitude, e.g., in the Charitrahīn, Sabitri considers it a stain on her even to have been glanced at by men who have given their souls over to the devil. Lalita in his Parinītā considers herself married to Shekhar as soon as the change in her attitude is complete, though that change is effected all on a sudden and almost by accident. The figure of Abhaya in Śrīkānta, Bankim could not have conceived and conceived with sympathy. His Rama in the Palli-Samāj is a pertinent retort to Bankim's picture of Rohini. He explains his position in his essay on Ādhunik Sāhityer Kaifiat as given in the Bangabānī of Sraban, 1330 B.S., and originally read as the address of the Chairman of the Reception Committee in Shibpur Literary Institute.

পল্লীসমাজ বলিয়া একটা প্রস্থ আছে। তাহাতে বিধবা রমা রমেশকে ভালবাসিয়াছে দেখিয়া সেদিন একজন প্রবীণ সাহিত্যিক ও সমালোচক সাহিত্যের স্বাস্থ্যরক্ষা প্রস্থে এইরূপে রমাকে তিরক্ষার করিয়াছেন—"তুমি না অত্যন্ত বুদ্দিমতী, তুমি বুদ্দিবলে পিতার জমিদারি শাসন করিয়া থাক, কিন্তু নিজের চিত্তদমন করিতে পারিলে না ? তুমি এতদূর সতর্ক যে রমেশের চাকরের নামে পুলিশে ডায়েরী করাইয়া রাখিলে, অথচ তুমি শিবপূজা কর, তাহার সার্থকতা কোথায় ? তোমার এই পতন নিতান্তই ইচ্ছাকৃত!" এই অভিযোগের কি কোনও উত্তর আছে ? বিশেষ করিয়া সাহিত্যিক হইয়া সাহিত্যিককে মানুষে যখন এমনি করিয়া জবাবদিহি করিতে চায় ?

সেই ভাল মন্দ, সেই উচিত অনুচিতের প্রশ্ন; শুধু এই উচিত অনুচিতই রোহিণীকে গোবিন্দলালের পিস্তলের লক্ষ্য করিয়া দাঁড় করাইয়াছিল। এই অসম্পত জবরদন্তিই আধুনিক সাহিত্যিক স্বীকার করিয়া লইতে পারিতেছে না— ভাল মন্দ সংসারে চিরদিনই আছে, হয়ত চিরদিনই থাকিবে। ভালকে ভাল মন্দকে মন্দ সেও বলে; মন্দের ওকালতি করিতে কোনও সাহিত্যিকই সাহিত্যের আসরে অবতীর্ণ হয় না, কিন্তু ভুলাইয়া নীতিশিক্ষা দেওয়াও সে আপনার কর্ত্ব্য বলিয়া জ্ঞান করে না।

In all these reasonings and explanations there is no definite sign of any western influence; the change that is here in the angle of vision is due, apparently, to insight, experience and reasoned argument.

Over and above what has been said, the spirit of unrest or the spirit of rebellion which is in another form the spirit of comradeship among the weak and the oppressed of the world, finds its voice in his works. This spirit of strife is localised and concentrated in the utterances of his favourite characters—men who stand with their back against the wall to combat all oppression.

"Men are men, we all are brothers, Black or white or red or brown."

This idea is pre-eminent, among others, in the following passage:—

বিদেশ ? কিন্তু ভগবান এইটুকু দয়া কোরেছেন মানুষের মর্জ্জিমত ছোট বড় প্রাচীরের বেড়া তুলে তাঁর পৃথিবীকে আর সহস্র কারাকক্ষে পৃথক করে রাখবার তিনি যো রাখেন নি। উত্তর থেকে দক্ষিণে, পূর্বব থেকে পশ্চিমে, যতদূর দৃষ্টি যায় বিধাতার রাজপথ একেবারে মুক্ত হ'য়ে আছে। একে রুদ্ধ ক'রে রাখার চক্রান্ত মানুষের হাতের নাগাল ডিপ্সিয়ে গেছে।

This indignant protest against the claims of vested interests, if not prompted by western writers and then realised through experience, is very likely—that is all that may be said—influenced by them.

The local colouring of the setting appears in Sarat Chandra more than in any other Bengali novelist, but this is, in all probability, due to his greater familiarity with life and a keener observation acquired by nature. There is also a considerable improvement, so far as the mechanism of the novel is concerned, in the dialogues, in the general style of writing; this was probably bound to come in course of time. In one of his conversations, he is reported to have said that this was due to his having widely read books on science which made him precise and clear in his choice of words.<sup>1</sup>

The answer links him to the western mind to a certain extent; with regard to the possible influence of Continental naturalists, if there has been any influence at all, the assimilation has been thorough.

With Sarat Chandra then, the novel passes into another and a more independent phase. The villages of Bengal, its rude and uncultured people, are idealised by him in his treatment and his sympathetic touch invests them with a radiance in the arena of literature. A deeper nationalism is behind the veil—a greater earnestness mingles with the literary skill—a more robust attempt, to seek the Truth and find it, is in sight. The period of influences seems to have come to an end, at least with the leaders of thought, and Bengali Novel has now learnt to take care of itself.

#### Other Writers.

We have in this essay confined ourselves mainly to the consideration of the leading writers. We are not so much concerned with the history of Bengali Novel, as with the western influence on it. And for that purpose it is more necessary to consider the leaders in literature, because these leaders, on account of their great receptivity, are influenced sooner than others and on account of their leadership quickly spread such influences among their followers.

Still, it is highly important, even for our purpose, to consider certain classes. The influence of the west may be

<sup>1</sup> Nabaśakti, Kārtik, 1337 B.S.

acting on such Bengali novelists as in common with many writers in Europe, are not given to subjective musings but are fond of depicting changes in character through a series of incidents, sometimes very sensational.

There are women novelists, who treat their characters with a certain element of idealism and hold fast to the Hindu point of view—the literary connection with Bhudeb Babu being very strong; and there are others who treat of the trivial affairs of a Bengali household with a minuteness of their own. The Bengali woman has found, in these latter writers, a voice through which to express her point of view. There are "realists" who would tear off the covering of decency to expose 'truth'; there are doctrinaire novels, also novels which treat of criminology, in which the psychological aspect is more prominent than the artistic. Of late there has been an outcry against these authors; specially those who, tinctured with western ideas, apply them directly to the Bengali society in their own novel way; so much so that even Rabindranath has come forward from the poet's corner and denounced such 'western' fads; it is, however, unreasonable to condemn them simply because they are western. only relevant point, it seems, is—so far as such elements grow out of our social life, they admit of literary treatment, otherwise they are artificial and on that account unworthy of literary discussion—to ascertain if there is anything in them which shuts them out of Bengal.

We have learned to grind our axes, we want to teach some doctrine; we are like our brethren on the Continent, analysts of the mind and documentary scientists. Western influence seems to come now not so much through literature, as through the air which seems to carry ideas in these days from man to man. Mere translations do not satisfy. And then, the impetuous torrent of printed matter becomes a river unbanked and wild, an inevitable condition of the freedom of the press which we have to accept, if not to welcome.

To sum up: We have seen that the development of Bengali novel has been greatly due to the influence of western writers. In the fifties of the last century the first novels were written, but at that time the Sanskrit tradition was not entirely passive and several books were written in conformity with it. But, for better or for worse, Bengali did without it and submitted to the western influence. was a time when translations or adaptations were the rule of the day. From this state, the personality of Peary Chand and the genius of Bankimchandra freed Bengali novel, and made original efforts which were successful and which showed the western influence on them clearly. So close was this influence both on the style and the form, the plot and the persons, that even original creation was sometimes suspected to be translation. In the hands of Rabindranath, marks of any influence do not show themselves prominently, and the influence is more on the spirit of the novelist than on his materials. In the case of Sarat Chandra, this subtlety of the influence has increased; the point of view has been affected. But the national and critical outlook, the training in Sanskrit literature philosophy in Bankim and Rabindranath, Bengali literature in general, and Bengali novel in particular, from mere slavish imitation and guided it along channels of its own. However strong the western influence, it steered on along a path of its own. In the case of Sarat Chandra, this has become more confirmed—Bengali novel has learned to wean itself off from any directly extraneous influence, and learned to try and seize the truth—the truth which is identical with the good and the beautiful—the truth which it is not necessary to make good and beautiful by distortion or literary surgery.

Almost half a century ago, Babu Baroda Charan Mitra, writing in the Calcutta Review in 1885 on the English influence in Bengali literature, said—

<sup>&</sup>quot;As we depend upon Manchester for our clothing, and

upon Sheffield for our cutlery, so we depend upon Byron and Shelley for our poetical inspiration, and upon Macaulay for the rounding off of our prose periods."

Fortunately for us, Bengali literature is rapidly outgrowing this stage. The day at least of direct borrowings is over, and the day of indirect imitation, in which the question of influence is not in the forefront, has dawned,—the horizon has widened both for the writer and the reader of Bengali novel.

#### APPENDIX

# TRANSLATION OF BENGALI PASSAGES AND PHRASES CITED IN THE ESSAY.

P. 2.

In their meals, their leisure and rest, in everything, the English are a superior type.—Purātan-Prasanga.

P. 8.

Whenever a book composed in a foreign language is translated, there is some difference or variation; it is specially difficult to keep its flavour pure and unspoilt in the Gaudīya language. Considering the present tendencies of this language, one is led to think that its grammar is quite correct, but there has not been as yet skill of composition, so up till now there is a lack of books of outstanding merit in this language.

### P. 10.

Victory to God of Exalted Omnipotence. Finis.

The body is being cooled even now by taking the air, buoyant with the ripples of water.

# P. 12.

Only moral and charming tales have been taken, leaving aside the indecent and supernatural portion. It is not desired by us to transmit any prejudice to the budding and pure minds of children merely for the purpose of delighting them.

Society for the Diffusion of the Pure Effulgence of the Bengali Language.

#### P. 13.

I have not translated the original book literally, but I have written this treatise, taking the plot only as its basis. Moreover, to suit it to modern readers in all respects, the

thought of the author has been in many places changed and passed over, and in many other places, new ideas added.

#### P. 14.

Low-minded persons cannot even begin a work for fear of obstruction.

Of Veda-Vyās, Mārkandeya, Devī and others mentioned in this book, some practise austerities for many thousands of years; some wander unseen; some, again, it is true, show themselves in their own images as distinct from other gods and goddesses. But consider: Veda-Vyās has been described as a symbol of love for one's kith and kin, Mārkandeya of the store of knowledge, and Devī of the Motherland; then those descriptions will no longer seem to be supernatural—then the expansion of dwarfed Sarasvatī on Veda-Vyās shedding tears of grief, and the appearance of the Goddess of Pain (Jvālā) on her becoming indignant, will no longer seem to be miracles.

## P. 15.

There is a kingdom in India, this land of jewels. Vijaypur is its capital; Arindam, a high-souled man endowed with all virtues, is the ruler of this kingdom; he is equal to Karna in respect of charity, to Judhisthir in respect of virtue, to Vārgav in prowess, to Rāma in benevolent rule and to the (Mother) Earth in point of patience. He has a son named Vinaya and a daughter named Ratnamālā.

At the present moment all patrons of learning prize the Bengali language.

## P. 16.

I have translated this excellent novel on the basis of Hindi, Bengali and Mahomedan originals, but even that version is not exact.

An Exact Rendering.

#### P. 17.

Pārasyopanyās with Pictures, i.e., How Princess Farokhanāj listens to various stories.

#### P. 19.

From cover to cover the story is a figment of imagination, ideas only have been collected occasionally from English and Bengali books.

A tree with eternally new and fresh leaves.

#### P. 20.

This book is very suitable for teaching principles of religion by means of stories.

If the heaps of novels which are now being issued by the Bengali Press be composed with such a novel for their model, then the taste of boys and girls and ladies who are shut up in the zenana may be improved and stimulated to the great good of society.

#### P. 21.

The doings of the Europeans are so strange and astonishing as to be rarely seen in the Indians. Therefore it is difficult to compose a treatise in Bengali, which would be like an English novel, with the works of the natives of this country for its subject.

## P. 22.

Even to come here is damnation,—phew, phew. Fie—fie—fie (with a nasal twang).

## P. 23.

Our determination—firm determination—if that is broken, then we shall have to go to hell, and—what will the English say of us? (Abhedī—The advanced Brahmo Missionary's advice and dissertation.)

## Pp. 24-25.

We were then adolescent, just as the morning twilight

had broken upon Bengali literature. Bankim caused the morning sun to rise in Bengali literature, our heart's lotus then first bloomed.

Standing on the parting of the two ways, we could at a single moment realise what there had been before and what we got later. Where was gone that darkness, that monotony, that torpor, where was gone that Vijay-Vasanta, that Gole-Bakāyali, that story for charming a boy's heart..... whence came so much light, so much hope, such song, such variety. The Vanga-Darśan seemed then to be like the first rains to us......." come with acclamations like a king "......and in the flooding of ideas at terrific speed, all the springs of Bengali literature flowing due east or west suddenly became full and rushed on, in the delightful impulse of youth. How many poems, dramas and novels, essays and reviews, monthly magazines and newspapers, woke up the land of Bengal, and made it resound with the daybreak's noise? Bengali language suddenly came up from boyhood to youth.

## P. 26.

"I had not read Ivanhoe before I wrote Durgeśnandinį." —Sādhanā, 1301 B.S.

## P. 27.

For the first three books I am indebted to English literature.

I read Shakespeare very much when I wrote  $Kap\bar{a}l$ - $kundal\bar{a}$ .

# P. 28.

To express particular portions of a story through the hero or the heroine is not generally found in the conventional styles of composition; but it is nothing new. It was first used in the writing of the *Woman in White* by Wilkie Collins.

We cannot .... reading merely a few books.

In these days the market is dull so far as physical description goes.— $Krishnak\bar{a}nter\ Uil.$ 

The pictures were a little too over-coloured, "obscene" in modern parlance, "tinged with the  $\bar{A}$  diras" is the old phrase. P. 29.

Comte's doctrine of the three stages of development. Hindu Dharma approved by Comte's doctrine of culture.

## P. 30.

In the book, the historicity of Sītārām has not been preserved in the slightest measure.

I do not know what love is. "Once seen and at once gone, know no check"......why, I do not see such wild fire in the world.— $(S\bar{\imath}t\bar{a}r\bar{a}m.)$ 

# Pp. 30-31.

Srī. The only virtuous action of a woman is the tending of her husband. When I have left that behind, what other virtue have I any concern with?

Jayantī. The husband has a Lord.

 $Sr\bar{\imath}$ . He is my husband's Lord, not mine. My husband is my lord, and no one else.

Jayanti. He who is your husband's Lord, is yours also ....... for He is the Lord of all.

Srī. I do not know even the Lord,......I know only my husband.

# P. 31.

I do not want God even in preference to my husband. The sorrow that I feel on having left my husband, and the happiness that I shall feel if I attain to God, of these two I like the sorrow due to separation from my husband.

My writing has not become really Bengali even now. Even now I come across passages here and there which seem to be translations from English..........This defect is found in the Bengali of almost all who have to-day got an English

education.......You have seen Chandranāth's Sakuntalā; Chandranāth simply wrote English in Bengali type,.......I had to take great pains.

P. 32.

Life's length seems restless.

Vritra-Samhār, Canto IV.

To make you go here.

Ibid, Canto V.

On returning unsuccessful, everything in detail was made known to Sitaram.

Pp. 34-35.

Addison has once said,—A man of business is never in want of time.

P. 35.

In this world, it is love of humanity that is divine.

Tell me, please, which of the heroines has taken her meal, and where? The soft-hearted heroine must not take her food in literature. She must not take any food, but may, quite at ease, speak love's words, heave a deep sigh, brood over her lover, stroll about in the pleasure garden, swim in the waters of a pond, read navels, see visions, utter cries, in short, may do everything; if necessary, she may even go as far as save her country on horseback or with a sword in hand; but never is there the slightest need of a meal anywhere.

Ramhari is naked. The cloth he puts on is very short, he has no shirt to cover his limbs, no shoes for his feet; what can be said of such men except that they are naked?.....

Then, he is uncivilised; because, he is naked; again, he does good to others while he is indifferent to his own comforts. Then, he is unlettered,—does not know English, cannot read a newspaper, does not care for love as treated in novels, knows neither to make a speech nor listen to it..... Even if all

APPENDIX 69

the municipalities and district boards are abolished in one day, one cannot fancy that he will be put to much difficulty.

The advocate of equality, with his puritan taste.

#### P. 36.

The pictures are foreign and, on a plea of aesthetic improvement and the display of art technique, full of gross indecencies and perversion of taste.

It is necessary for the husband to confine himself to one wife only. This principle in modern civilisation has been corrupting the taste of our country for some time past...You know, this principle is very much to blame....There is endless mischief if you think that the marital relation is simply carnal.

This Sārva-bhaum is a complete stranger to the civilisation current in modern days. Such a brute should be termed a barbarian rather than a scholar...Surely, he has never in his life looked into the chapter on Fallacy, i.e., errors in Logic, i.e., the art of reasoning.

## P. 37.

When you read of the decline of the Aryans, Surely you will be pained at heart; Tears of grief will flow into your eyes. How can I ask you to smile,—now that all is gone; The sky of India is overeast with thick clouds; The lamp of gold is out,—our cup of misery is full.

## P. 38.

Everyone admits that Reynolds is supreme—in the sweetness of language as well as variety of incidents, in the painting of characters. Many look down upon the novels of Reynolds as tainted with obscenity, but the fact is, if society is to be really criticised, if the pictures of social oppression and abuse are to be presented before the reader stripped of the social convention, then obscenity is in some sort unavoidable.

Pp. 38-39.

Lord Lytton has written novels to teach psychology; Haggard, to show the glory of the supernatural; Scott, to remove the sorrow that runs through the heart of the country; Marryat, to give moral instructions; Zola, to bid farewell to the old and make room for the new; Hugo, to teach politics; Dumas, to give instructions in law; Dickens, for the purpose of removing poverty; Rosbert, for teaching science; and Reynolds, to give training in Sociology, the 'logy of all' logies, without which not one of all those sciences can stand.

#### P. 39.

A novel is not considered to be a novel proper in the society of men and women of England if it is not divided into three parts.

#### P. 41.

Still do I remember how the heart would rend in intense pity as I would read, a truant from the school, the Bengali version of Paul and Virginia from the Abodhbandhu through the long and solitary hours of the noon, in a room facing south, Nature outside Calcutta was then unknown to me and the description of forest scenes on the sea-shore in Paul and Virginia seemed to me to be an inexpressible happy dream, and the union and pang of separation of Paul and Virginia on that beach, echoed by the dashing waves and cooled by the forest shades, gave rise to a glorious music in the heart, as it were, with swell and fall.

In the poetry of Bihārilāl I enjoyed an intimate companionship just as I had come to know man and nature closely in the *Paul and Virginia*.

Ādhunik Sāhitya, p. 20.

## P. 42.

Review of periodicals:—In the current number, a short story under the heading *Phuldāni* has been translated, from

French. This story by the distinguished writer Prosper Merimeé is fine, yet it is not suitable for translation into Bengali. The incident and the characters described are too much European......this will greatly interfere with the enjoyment of the Bengali readers; the basic plot may even seem to us to be entirely bad, on account of the difference of social conditions; in particular, the language of the original cannot be maintained in its sweetness; the polish of the composition, therefore, goes off.

#### P. 43.

There was no reasonable excuse for any sort of disturbance in this family. The circumstances were good, the men also were not bad, yet there was trouble.

The Haldar Family.

#### P. 45.

In the midst of such a vast sky, in expansive moonlight, there was only this soft, beautiful face, blooming in glory as the only thing to look at.

# P. 46.

A gigantic night, covered from head to feet by the scarf of moonlight, with the forefinger touching the lips, seemed to be mounting guard in silence, between Ramesh plunged in contemplation and this friendless girl.

## Pp. 46-47.

Though the novels of George Eliot I like very much, yet I have been always of the opinion that the elements are much too large—so many men, so many incidents, so much verbal jugglery, without all these the books would have been much better.......The novels of George Eliot are like so many jackfruits in literature.

# P. 46.

On largeness of size in literature.

72 APPENDIX

#### P. 47.

## P. 48.

It is impossible for Sucharitā to be united with anybody else; the quiet and serious mind of Sucharitā, filled with depths of intelligence and emotion, was never revealed like this before anybody in the world except Gorā, and can never be revealed in this manner to anybody else. What a wonder! How strange! What inexpressible being it was that made itself seen in the inmost recess of the hall of mystery. How many times can man be seen like this,—and how many men?

# P. 49.

While preparations were being made on a vast scale for the penance ceremony, what unknown traitor in the camp was now putting in evidence against him......was asserting that injustice was being done? This injustice did not consist in any violation of any precept, nor in any error in the repetition of sacred words, nor in the opposition to the sastras,—it had occurred in the heart of nature; hence Gora's whole being turned away in disgust from this ceremony which had been in progress.

Give me to-day the mantra to worship that God who is the God of all—Hindus and Muhammadans, Brahmos and Christians—whose temple is never closed to anybody—who is the God, not of the Hindus only, but of all India.

#### P. 52.

My union with you is in reference to progress...... is sound only as far as it is possible to go together on the same path......the slightest attempt to force it further will convert unity into bondage.

One does not know into how many forms nocturnal sounds may disguise themselves. A twig rustles somewhere near, and you feel somebody running away in the distance. A sudden gust of wind shuts a door, and you are startled into the idea that it is the sound of the sudden twinge in the heart of the whole heavens.

In the dark, all the crowd got mixed up together and looked like a huge black reptile crawling and trying to get in through the palace gate.

## P. 55.

You are their beasts of burden, mere animals to work their mills.

Just as I do not regard the exact reproduction of whatever happens as literature, so literature suffers considerably from the wanton rush in imagination of what does not happen, but would do well to happen from the point of view of society and convention.

# Pp. 56-57.

There is a book named the *Pallī-ṣamāj* (The Village Life). A veteran *literateur* and critic has thus remonstrated with Ramā in the *Sāhityer-Svāsthyarakshā* (Hygiene in Literature):

—"But you are a highly intelligent lady, you rule your

father's estate through the force of your intelligence, could you not control your own mind? You are so careful that you lodged a formal complaint with the police against Rames's servant, but what is the sense of your worship of the god Siva? This fall of yours is absolutely through your own will—voluntary." Is there any reply to this complaint? Specially when one man of letters interrogates another in this fashion?

The same question of what is good and bad, what is proper and improper; only this question of proprieties made Rohinī the target of Govindalāl's pistol. It is this unreasonable forcing of facts that the modern man of letters cannot admit;—good and bad there always are in the world, perhaps they will always be. He also calls what is good, good, what is bad, bad; no man of letters ever makes an entry in literature as an advocate of what is bad, neither does he consider it to be his duty to delude men into moral education.

# P. 57.

.......A foreign country? But God has vouchsafed this favour that He has no longer made it possible for His earth to be separated into a thousand prisons by raising small and large walls according to the sweet will of human beings. From the north to the south, from the east to the west, God's highway is all open as far as the eye can reach. The scheme of closing it has gone beyond the range of man's power.

# Alphabetical Index of Bengali Books and Periodicals mentioned.

| Abhedī                 | •••       | 32         | Daśāsya-saṁhār 14                            |  |  |  |  |
|------------------------|-----------|------------|----------------------------------------------|--|--|--|--|
| Abodhbandhu            | •••       | 41         | Devārabinda 19                               |  |  |  |  |
| Ahalyā-Haḍḍikā         | •••       | 9          | Devi-Chaudhurānī 26, 29, 30                  |  |  |  |  |
| Ayodhyār Begam         | 33,       | 34         | Dharmatattva 29                              |  |  |  |  |
| Adhunik Sāhitya        | •••       | 41         | Dīp-nirvāņ 36                                |  |  |  |  |
| Ādhyātmikā             | •••       | 23         | Durgeś-nandini 19, 25, 26, 27, 34            |  |  |  |  |
| Älaler Gharer Dulāl    | 21,       | 23         | Elijibeth 10                                 |  |  |  |  |
| Āmār Gupta Kathā       |           | 37         | Fulmani o Karunār Bibaran 7                  |  |  |  |  |
| Ananda-Maṭh            | 26,       | 30         | I dimani o marana Dibaran                    |  |  |  |  |
| Bāg-Bāhār              | •••       | 16         | Galpa Saptak 48                              |  |  |  |  |
| Bālak                  | •••       | 44         | Ghare Bāire 50, 51 52                        |  |  |  |  |
| Bāmābodhinī Patrikā    | •••       | 20         | Gol Sānubar 17 Gole Bakāvali 17              |  |  |  |  |
| Bangavānī              |           | 56         | 0.010 E 0.11 111                             |  |  |  |  |
| Bangadaráan            | 25, 27,   |            | Gorā 46, 47, 48, 49, 54<br>Gupta Lipi 38, 39 |  |  |  |  |
| Bangādhip-parājay      | 19, 43,   |            | •                                            |  |  |  |  |
| Batriś-Simhāsan        | •••       | 11         | Haridāser Guptakathā 38                      |  |  |  |  |
| Bau-Thākurāṇīr-Hāṭ     | 43,       |            | Hatabhāgya Murād 10                          |  |  |  |  |
| Bediyā Bālikā          | •••       | 20         | Hātem Tāi 16, 17                             |  |  |  |  |
| Bhāratī                | 44,       |            | Hātemer Upākhyān 16                          |  |  |  |  |
| Bhārat-kusum           | •••       | 14         | Hemaprabhā 12                                |  |  |  |  |
| Bibidha Prabandha      | •••       | 32         | Hitakathāvalī 8                              |  |  |  |  |
| Bichitra Upākhyān      | •••       | 13         | Hitopados                                    |  |  |  |  |
| Bilātī Rahasya         | •••       | 38         | Indirā 26                                    |  |  |  |  |
| Bishavrksha            | •••       | 26         | Jāhāniā 9                                    |  |  |  |  |
| Chāhār Darbesh         | •••       | 16         | Jīvan-Smṛti 53                               |  |  |  |  |
| Chandimangal (Kabikanl |           | 4          | Jogeśvarī 35, 36                             |  |  |  |  |
| Chandrahamsa           | •••       | 13         | Jugalāṅgūrīya 26                             |  |  |  |  |
| Chandraśekhar          | 25, 27,   | 35         | Kādambarī 11                                 |  |  |  |  |
| Charitrahīn            | •••       | 56         | Kamalākānter Daptar 41                       |  |  |  |  |
| Chhinnapatra           | •••       | 53         | Kapāl-kuṇḍalā 25, 27, 32, 34                 |  |  |  |  |
| Chhota-Kailās ebam Bad | la-Kailās | 9          | Kārākusumikā 20                              |  |  |  |  |
| Chittabinod            | •••       | 10         | Krīlofer Nīti-galpa 20                       |  |  |  |  |
| Chokher Bāli           | 44,       | 45         | Krshnacharitra 36                            |  |  |  |  |
| Dārogār Daptar         | •••       | <b>4</b> 0 | Kṛshṇakānter-uil 26                          |  |  |  |  |

76 index

| Lalitmohan               | • • •             | 34.      | 35         | Rājput-Jīvan-Sa                 |             | • • •   | 33      |
|--------------------------|-------------------|----------|------------|---------------------------------|-------------|---------|---------|
| Lipikā                   | •••               | •••      | 53         | Rāj-siṁha                       |             | 25, 27, | 28-     |
| Mad khāoyā bad           | a dāv             |          | 23         | Rāmāyaņ-sāra-s                  | aṁgraha     | •••     | 13      |
| Mādhavī-kaṅkaṇ           |                   | •••      | 33         | Rāmopak <b>hy</b> ān            | •••         | •••     | 12      |
| Mahārājā Nanda           |                   | •••      | 33         | Rānī Kṛshṇakur                  | nārī        | •••     | 38      |
| Mahārāshṭr <b>a-</b> Jīv |                   |          | 33         | Rāsselās                        | •••         | •••     | 12      |
| Mālatī-Mādhav            |                   |          | 13         | Romābatī                        |             | •••     | 13      |
| Māsik Patrikā            | •••               |          | 21         | Sabuj Patra                     | •••         | •••     | 50      |
| Meri Price               | •••               |          | 38         | Sadgun o Viryy                  |             | •••     | 6       |
| Model Bhagini            | •••               |          | <b>4</b> 0 |                                 | 26, 27, 29, | 41, 42, |         |
| Mṛṇālinī                 | •••               | •••      | 25         | Sāhitya                         | •••         | •••     | 42      |
| Mṛṇmayī                  | •••               | •••      | 34         | Sainik Ramaņī                   | •••         | ***     | 38      |
| Mudrārākshas             |                   | •••      | 13         | Sakuntalā                       | •••         | 11,     |         |
| Nava-Bābu-Bilā           | <br>St            |          | 22         | Sānti                           | •••         | •••     | 36      |
| Navajīvan                | •••               |          | 25         | Sapatnī                         | •••         | 34,     |         |
| Navaśakti                |                   | •••      | 58         | Sarva-chitta-ra                 | •           | •••     | 12      |
| Naishadhcharit           | •••               | •••      | 11         | Saroj-vāsinī                    | •••         | •••     | 15      |
| Nalacharit Kāvy          | 78.               | •••      | 11         | Satya Itihās Sā                 | ir          | •••     | 6       |
| Nalopākhyān              | •••               | •••      | 11         | Šiśuśikshā                      | •••         | . •••   | 12      |
| Nārīr Mūlya              | •••               | •••      | 54         | Sītār Vanavās                   |             |         | 11      |
| Naukādubi                |                   | •••      | 45         | Sītārām                         | 26, 27,     |         |         |
| Neḍā Haridās             | •••               | •••      | 39         | Srīkānta<br>Suśīlā-Chandra      | 1           | 54      | •       |
| Padma Purāņ              | •••               | ,<br>••• | 4          | Susila-Chandra<br>Susilar Upākh |             | •••     | 18<br>9 |
| Pallī Samāj              | •••               |          | 56         | Ţam Kākār Ku                    |             | •••     | 34      |
| Pal-o-Barjiniā           |                   | 9        | , 41       | Tattvabodhinī                   | -           | •••     | 16      |
| Pañchatantra             | •••               | •••      | 11         | Tilottama o Na                  |             |         | 34      |
| Pārasyopanyās            |                   | •••      | 17         | Udāsinī Rajkar                  |             |         |         |
| Pariņītā.                | •••               | •••      | 56         | Ujīr Putra                      |             |         | 37      |
| Pravāsī                  | •••               | •••      | 46         | Upākhyān-mar                    |             | •••     | 20      |
| Prachār                  | •••               | 28       | 5, 36      | Vangīya-Sāhity                  | •           |         |         |
| Prabodh Chand            | lrikā             | •••      | 5          | Vāyu-chatusht                   |             |         | 9       |
| Purātan Prasar           | iga               |          | 2          | Vetāl Pañchay                   | •           | .,      | 11      |
| Purush-Pariksh           | ıā                | •••      | 5          | Vichār                          | 111115001   | •••     | 9       |
| Pushpāñjalī              | •••               | •••      | 14         | Vijay-ballabh                   | •••         | •••     | 21      |
| Putraśokāturā            | Duḥ <b>kh</b> inī | Mātā     | 9          | Bishpupurāņ                     | •••         |         | 15      |
| Rādhārānī                | •••               |          | 26         | Vrhat-Kathā                     | •••         |         | , 12    |
| Raghuvamsa               | •••               |          | 13         | Saṃhār                          | •••         |         | 38      |
| Rajanī                   | <b>26, 2</b> 8,   | 29, 4    | 4, 51      | Vṛttra-Samhāi                   |             | •••     | 32      |
| Rājarshî                 | •••               |          | 3, 44      | Yātriker Yātrā                  |             |         | 6       |

# Shelley and the French Revolution

By

AMIYA KUMAR SEN, M.A.

Ι

# Pre-Revolutionary France.

Shelley has often been regarded as a dreamy idealist living in a world of his own, completely isolated from reality—an ineffectual angel peopling the universe with the beautiful creatures of his fancy but making no appreciable contribution to the future progress of man.

A careful study of his literary compositions, however, completely disproves such an erroneous view of his character. He was never isolated from contemporary movements of thought and action. On the contrary, he always took a deep interest in the events of his age and his mind eagerly responded to its ideas and aspirations.

Like his fellow-believers in the perfection of man, he was deeply impressed by the revolutionary thought which was then sweeping over Europe; and though he was not a contemporary of the French Revolution, it strongly fascinated his imagination. He had, very early in life, imbibed, through the works of Godwin, Voltaire, Helvetius and other writers of that age, the main theories of this particular school of thought. In his poems and prose writings we always come across echoes of revolutionary ideas; but apart from the ideology of the movement, the concrete events themselves were not without their influence on the mind of the poet; and strange as it may seem, he not only wanted to visualise them through his imagination but sought to analyse their causes and effects in the light of his intellect. For several years of his youth, Shelley was haunted by the idea

of exhibiting "the causes of the failure of the French Revolution and the state of morals and opinions in France during the latter part of its monarchy." As early as 1812, the poet enthusiastically informed his newly found teacher, Godwin, that he was deeply engaged in "An enquiry into the causes of the failure of the French Revolution to benefit mankind" —an enquiry, the result of which never saw the light of the day.

Yet the social, political and economic condition of France at the time of the Revolution had attracted the attention of the poet and the opinions he advanced with regard to these questions were remarkable for the manner in which they gave an authentic picture of French society. Feudalism had broken down in France by the persistent efforts of a succession The nobles who had, in earlier ages, deof able monarchs. prived the common people of the last vestiges of authority were, in their turn, stripped of all power. "During centuries of continuous efforts, the kings of France were battering down the Feudal edifice and at length they established themselves on its ruins, having, step by step, usurped the fiefs, subdued the vassals, suppressed the Parliaments of Barons, annulled and subjected the manorial courts and assumed the legislative power." 3

Equally defective was the economic organisation of the country. Unjust laws, a pampered nobility, a peasantry crushed under the burden of taxation, lands lying fallow for want of cultivation<sup>4</sup> and the king squandering the revenue wrung from his famished subjects upon his favourites and parasites—that was the Ancien Régime, the days of chivalry so celebrated by Burke. Privilege ruled everything; individuals, classes, cities, provinces and even trades. Individual efforts and individual genius

<sup>1</sup> Shelley, Letter to Eliz. Hitchener (Jan. 2, 1812).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shelley, Letter to Godwin (Jan. 10, 1812).

<sup>3</sup> Mignet, French Revolution.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Arthur Young, Travels in France.

were hedged round in every direction; they received no encouragement or even recognition from the social system as it then existed. "Civil, ecclesiastical and military dignities were exclusively restricted to certain classes, and in those classes, to certain individuals." 1

The greater portion of the public domain belonged to the nobility and the clergy, yet they were exempt from taxation of every kind. The common people who possessed about a third of the lands had to bear the entire burden of taxes. They were. further, required "to pay a multitude of Feudal rights to the Nobility and tithes to the Clergy." All duties on articles also fell on them; and these taxes being farmed out to collectors, they tried every coercive measure to aggrandise themselves at the expense of the tax-payers. Tax-gathering was nothing but an organised warfare; it caused an army of two hundred thousand drones to oppress the soil. Those locusts devoured, wasted everything." 2 The inevitable results followed. "Read the foreign travellers of the last two centuries," writes Michelet, "you behold them stupefied, when travelling through our plains, at their wretched appearance, at the sadness, the solitude, the miserable poverty, the dismal, naked and empty cottages and the starving ragged population." Citizens were fortunate; but yet, inspite of their enlightenment and industry, they were precluded from all those advantages which they had a right to enjoy.3

The administration of justice left much to be desired. In the provinces, it had been entrusted to the gentry who always sided with their own class; while within the royal jurisdiction it was administered by magistrates. Offices in the judicial department were often purchased and went as often by favour. The king's mistresses would, on many occasions, exert their influence for bestowing judicial posts on their own favourites.

<sup>1</sup> Thiers, French Revolution. Young, Travels in France.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Michelet, French Revolution.

<sup>3</sup> Thiers, French Revolution. Young, Travels in France.

No real justice could be expected from such people. Naturally it was slow, often partial, always ruinous and, above all, cruel in criminal prosecutions. "Interest was openly made with the judges and woe betide the man who, with a cause to support, had no means of conciliating favour, either by the beauty of a handsome wife or by other methods."

Even religion, the last resource of man, had, for these poor people of France, become a tyranny more rigid than monarchy itself. Resting, as it did, upon mysteries and miracles, it could not tolerate new light and new knowledge. On the contrary, it thrust truth down to the second place and made Reason the handmaid of Superstition. The Church in France. thus became a retrogressive institution which was conservative enough to throw obstacles in the way of publishing Newton's discoveries and ideas; she violently protested against the Encyclopædia and broke Calas on the wheel for being a Protes-She had rendered herself all the more contemptuous to tant. right-thinking men by her petty jealousies and pitiable controversies on the most trifling points of dogma. Far from affording any consolation to the oppressed and the down-trodden, she almost always made common cause with the privileged classes and gave rise to well-merited reaction by "her besotted cruelty, her scandalous casuistry " and her rigorous intolerance.2

France had outgrown her political and religious systems. The growth of her national life was hindered, rather than strengthened, by the institutions which were, at that time, governing her with a firm hand. They were no longer the unifying bonds of the people but like parasites, sought to stifle all national development. The reaction against these hide-bound institutions was not slow to appear. The intellectual advancement of the people made them alive to the realities of the situation. The strong leaven of independent thought increased every day and every hour. Young, the English

<sup>1</sup> Young, Travels in France.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Morley, Voltaire.

writer, who happened to be present in Paris during the fateful years of the Revolution, was struck with astonishment at the incessent activities of the Press even when the movement was in progress. "The business going forward, at present, in the pamphlet shops of Paris," he points out, "is incredible. This spirit of reading political tracts, they say, is spreading into the provinces so that all the persons of France are equally employed. Nineteen-twentieths of these productions are in favour of liberty and commonly violent against the clergy and the nobility. It is easy to conceive the spirit that must thus be raised among the people."

In fact the entire social organisation of France was tottering to its fall. Its injustice and iniquities, its intolerance of new light, its blind adherence to effete traditions, were all hastening to a total ruin.

Poet though he was, Shelley had remarkably accurate knowledge of the condition of France at that critical period of her history. He had, says Mary Shelley, very attentively studied the writings of the philosophers and historians of France and consequently acquired a thorough mastery over the details of the movement. He was fully conscious of the miserable condition of the French peasants, of the philosophers and the shelterless destitution of the inhabitants of that unfortunate country. He described in feeling terms how the feudal system, both in the church and in the state, the immediate causes and conditions of its institutions being obliterated—had degenerated into an instrument, not only of oppression but of contumely, and both were unsparingly inflicted."

In Queen Mab and other poetical compositions of his earlier life, Shelley did not indeed directly refer to the political, social or religious condition of France on the eve of its greatest revolution. His general descriptions of human society were

<sup>1</sup> Mary Shelley, Journal, noted by Dowden in his Life of Shelley.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shelley, A Philosophical View of Reform.

very largely coloured by the ideals and principles of Godwinian philosophy: yet in the midst of these descriptions we seem to hear echoes of the revolution, the distant rumble of its excesses and the stifled cries of its victims. Shellev had, in his vouth. been an enthusiastic student of Voltaire's Dictionnaire Philosophique: 1 he had eagerly sought to acquaint himself with the storied wisdom of the Encyclopædia 2 and sincerely believed that he would render a distinct service to humanity by translating the Sustem de la Nature of Helvetius. The violent denunciations of Helvetius, the cynical raillery of Voltaire, the weighty arguments of the Encyclopædia had, very early in life, made him acquainted with the miserable condition of France when she was passing through the most critical stage of her national existence. His imagination was profoundly influenced by these details of misery: they seemed to float before his mind's eye whenever he sought to depict, in his verses, the withering influence of despotism. religious, economic and political. The significant words, "Ecrasez L'Infame' from the correspondence of Voltaire, which introduce Queen Mab to its readers, the long quotations from Susteme de la Nature which the poet inserted in support of his atheistical views. all show that the main prepossession of his mind, during this particular period of his life, was the revolutionary thought of France.

As early as 1811, he was so far influenced by the ideals and events of the French Revolution that he felt the glow of enthusiasm, which characterised its leaders. His admiration for their principles, their audacious courage, and undaunted determination was so great that whenever he sought to depict the beau ideal of patriotism he was at once reminded of these stern idealists; of the warrior who, to quote his words,

<sup>&</sup>quot;.....his country defending,
Dares fearless the dark-rolling battle to pour,"

He was fascinated even by the excesses of the movement and often would seek to celebrate how

"O'er the pale corpse of a dead tyrant bending

.....patriotism, red with his guilt-seeking gore Plants liberty's flag on the slave-peopled shore With victory's cry, with the shout of the free.'' <sup>1</sup>

Even then, La Marseillaise which had inspired thousands of enthusiasts not only in France but in other countries of Europe as well, found an echo in the poet's heart. The unprecedented magnificence of the Regent's court disgusted Shelley, and it is very significant that his protest took the form, not of an outburst of individual inspiration but of the challenging words of that revolutionary anthem:—

"Tremble, kings despised of man,
Ye traitors to your country!
Tremble! your parricidal plan
At length shall meet its destiny;
We all are soldiers fit to fight,
But if we sink in glory's night,
Our mother earth will give ye new,
The brilliant pathway to pursue,
Which leads to death or victory." 2

The dominance of the Revolutionary movement over the personality of Shelley was so complete at this stage of his mental development that under its influence he was encouraged to revolt even against Godwin whom he then regarded as the infallible guide of his opinions. He had read Abbè Barruel's "Memoirs of Jacobinism" and had been captivated by its glowing descriptions of revolutionary societies in France. He had fully noticed how they, in that particular age, acquired a dominating influence over the minds of men; how the Jacobin and other societies

<sup>1</sup> Shelley, Letter to Hogg (Jan. 6, 1811).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shelley, Letter to Hogg (apparently after June 19, 1811).

established branches all over the country and, through them. effectively controlled public opinion. He had further observed. how efficiently they made their views accepted by an unwilling assembly.1 Carried away by the brilliance of their success and as yet unconscious of their terrible potency for evil, the poet became fully convinced of the necessity of similar institutions for England. And, in direct opposition to the views of his master, he recommended the establishment of similar societies in the different parts of his native country,—especially for "the enlightened and unprejudiced members of the community whose independent principles expose them to evils which may thus be alleviated." Shelley was sure that no one can "bear in mind the very great influence which, some years since, was gained by Illuminism without considering that a society of equal extent might establish national liberty on as firm a basis as that which would have supported the visionary schemes of a completely equalised community." 2

Such being the state of the poet's mind, it was only natural that when in *Queen Mab* he sought to portray the miserable plight of the poor and the oppressed, he had assuredly in view the gaunt figures of the harassed French peasants; and the picture that he drew bore a wonderful resemblance to the condition of that unfortunate country.

Indignantly the poet sought to depict, in feeling terms, the misery of the common man

"Whose life is misery, and fear and care;
Whom the morn awakens but to fruitless toil;
Who ever hears his famished offspring's scream,
Whom their pale mother's uncomplaining gaze
For ever meets, and the proud rich man's eye
Flashing command, and the heart-breaking scene
Of thousands like himself:"

<sup>1</sup> Thiers, French Revolution.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shelley, Letter to Leigh Hunt (March 2, 1811).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Queen Mab, V, ll. 113 et seq.

and we are at once reminded of the toiling masses of France—
"certain wild animals, male and female, scattered over the fields, black, livid, all burnt by the sun, bound to the earth that they dig with unconquerable tenacity;" creatures who "have a sort of articulate speech, and when they rise on their feet, show a human face and are, in fact, men." Like the common people of France during the Ancien Régime they must toil so that "few may know the cares and woes of sloth." They must compel the stubborn glebe to yield its unshared harvest; their squalid forms must waste a sunless life and drag out a protracted death only to satisfy the greed and hunger of the rich.

This type of social and economic injustice made a profound impression on Shelley even as it did on the Encyclopædists and philosophers of the French revolutionary movement; and like them the poet flared up with righteous indignation whenever he remembered the distressing spectacle of unmitigated poverty on the one hand and senseless extravagance on the other. His description of aristocrats was scathing in its sarcasm and bitter in its denunciation. They are

".....guilded flies
That, basking in the sunshine of a court,
Fatten on its corruption!
......The drones of the community; who feed
On the mechanic's labour;" 3

When we read these scathing lines of the poet we seem at once to see before our mind's eye the bejewelled and powdered nobles of the French court whose scandalous parasitism on the exhausted treasury of France, when revealed to the National Assembly through the famous Red Book, astounded all

<sup>1</sup> La Bruyère (quoted by Morley, Voltaire).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Queen Mab, III, ll. 111 et seq.

<sup>3</sup> Ibid, III, ll. 106 et seq.

its members alike. Like the pampered nobility of France these parasites of the court

Toil and unvanquishable penury
On those who build their palaces and bring
Their daily bread;" 1

They do not derive their power and position from nature, nor are their lives led in accordance with her virtuous dictates. On the contrary, they arise

"......from vice, black loathsome vice;
From rapine, madness, treachery and wrong;
From all that 'genders misery, and makes
Of earth this thorny wilderness; from lust,
Revenge and murder." 2

Naturally such an order of society made the oppressed and down-trodden masses full of resentment and exasperation. They brooded, in the bitterness of their heart, on their miserable plight and nursed in secret, a passionate desire to wreak a terrible vengeance on their despotic rulers. The iron had entered their soul and their hatred was as quenchless as their wrongs were terrible. The brooding care of the masses, their indignation at the unjust tyranny of their rulers, their cynical disbelief in all promises of redress, were very realistically depicted in the picture that Shelley drew, of the submerged classes of society. Hardened by continual association with suffering, rendered desperate by widespread penury on all sides, the masses in Queen Mab, like their brethren in the Faubourgs of Paris, or in the blackened soil of the provinces "little heeded the rhetoric of tyranny" and laughed to scorn,

"The vain and bitter mockery of words,
Feeling the horror of the Tyrant's deeds,
And unrestrained but by the arm of power
That knows and dreads their enmity."

<sup>1</sup> Queen Mab, III, Il. 118 et seq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, III, ll. 121 et seq.

<sup>3</sup> Ibid, V, Il. 122 et seq.

They mutter their curses in secret and the day is not far distant, says the Prophet of Queen Mab when kingly glare will lose all its power and Man will come to his own again.

Equally conscious was Shelley of the maladministration of justice prevalent in those days especially in France. The venality of the judges, their glaring partialities, had roused the indignation of the poet. Such people, according to him, have no reverence for justice nor any sense of responsibility. They are more concerned with the technicalities of their profession than with the broader principles of equity. They

".....skilled to snare
The feet of justice in the toils of law
Stand, ready to oppress the weaker still."

Like the magistrates and farmers of justice belonging to the Ancient Regime, the judges in *Queen Mab* do not stand on ceremony; their cynicism is unbounded

"And right or wrong will vindicate for gold, Sneering at public virtue, which beneath Their pitiless tread lies torn and trampled, where Honour sits smiling at the sale of truth." 2

The poet's attitude towards religion was considerably influenced by the thinkers of the revolutionary school. His satirical description of the central mystery of orthodox Christianity, his enunciation of the causes which contributed to its success are all reminiscent of Voltaire's Dictionnaire Philosophique. Like his inspirer, he was bitter in his hostility towards the established religions of his own age. He described in lurid colours the pernicious effects of faith on the minds of men. Its shadow appeared to brood over the entire human race irrespective of class or nationality. It affected all alike, the tyrant and the slave, the oppressor and the oppressed. Its

<sup>1</sup> Queen Mab, IV, ll. 196 et seq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, V, ll. 200 et seq

Notes on Queen Mab, VII, ll. 135-136.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Notes on Queen Mab, VII, ll. 135-136.

withering influence, like the withering influence of the Church in pre-revolutionary France, stunted the growth of personality in man and extinguished the divine spark within his soul, yet such was the weakness of its votaries that in Argolis, the city of his imagination,

".....body and soul,
Tyrant and slave, victim and torturer, bent
Before one power to which supreme control
Over their will, by their own weakness lent
Made all its many names omnipotent
All symbols of things evil, all divine." 1

Such a system took away from its victims, their zest in life. To persons, who had, from their childhood, been brought up on such ideals, the world appeared to be a vale of tears, a mere transition from one eternity of woe to another.

"Well might men loathe their life, well might they turn Even to the ills again from which they sought Such refuge after death!" 2

They were, consequently, reconciled to their lot, however unjust it might be. Their religion turned their attention away from the world to eternity. Their spirit, once broken by faith, could no longer struggle. "This vital world," "this home of happy beings" now appeared "as a dungeon" to the believers in orthodoxy; and their very faith taught them "to gaze on it with hopeless unconcern."

Thus

".....hymns of blood or mockery which rent
The air from all its fanes, did intertwine
Imposture's impious toil, round each discordant shrine." 4

A very truthful picture this of religious intolerance and absolutism which was crushing life out of France during the Ancien Régime.

<sup>1</sup> Revolt of Islam, II, viii.

<sup>2, 3</sup> Ibid, II, vii.

<sup>4</sup> Ibid, II, viii.

In the *Prometheus Unbound* again, the intolerance and tyranny of the Church are as intolerably denounced. One of the greatest tortures which rent asunder, as it were, the mighty soul of Prometheus, the spirit of Humanity, is the picture of religious persecution. Christ, lamented Shelley, came to establish peace on earth and goodwill to man. But after his self-immolation on the Cross, his principles were tortured.

"His words out-lived him like poison
Withering up Truth, Peace and Pity." 1

To a poet who had been so nurtured, the portraiture of the church and the clergy as represented by Voltaire and other writers of the revolutionary school in France, had a very deep significance; and it was only natural that in his Queen Mab, priests should bear a very close resemblance to the Abbés of pre-revolutionary France. Like them, they were too worldly-minded to escape the contagion of the Court. Without any independent personality of their own, they were as servile as French noblemen. The slavish priest had little faith in his own religion; for his religion had no meaning either for himself or for others. It was a "Hireling Faith."

"A little passing pomp, some servile souls,
Whom cowardice itself might safely chain,
Or the spare might of avarice could bribe
To deck the triumph of their languid zeal." 2

Nor did the poet forget the Bartholomew Massacres and the prominent part which priests took in them. He could not understand how they

".....dare babble of a God of peace,
Even whilst their hands are red with guiltless blood,
Murdering the while, uprooting every germ
Of truth, exterminating, spoiling all,
Making the earth a slaughter-house." 3

<sup>1</sup> Act I, ll. 546 et seq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Queen Mab, V, ll. 200.3.

<sup>3</sup> Ibid.

In the Revolt of Islam again, we meet the same priest who pined "to wreak his vengeance on mankind." Hatred and guile combined to create, of him, a horrible creature, fearful ever to his friends. He loathed and hated the clear light of wisdom and free thought and was always apprehensive lest, once kindled its beams should pierce the gloom of ignorance and overthrow his idol. His mad zeal for the extinction of the infidels from the face of the earth, is not, however, typical of the French Abbé nor his unholy triumph in the tortures of the enemy. The French Abbé was too much of a rationalist and a cynic to be fanatical; too much of an epicure to feel strongly on any subject, be it religion or not.

But the greatest evil from which France of the Ancien Régime had to suffer was its moral and spiritual degeneracy. Age-long tyranny and absolutism in the church and the state had stifled all human efforts and smothered the independent spirit of man. Men were no longer men but were vassals of their lords, serfs in their own country. They lost all initiative, all manhood. Society, consequently, presented the sorry spectacle of sycophants, sedulous of royal favour on the one hand and an inert, servile mass of common people on the other. The few thinkers like Voltaire, D'Holbach and others who stood boldly against tyranny of every type—social, intellectual or political—were exceptions, great men who, by their very independence, brought into vivid contrast the abject servility of the rest.

This condition has been very faithfully painted by Shelley in his Revolt of Islam. The land, says Laon of Argolis,

"The land in which I lived by a fell bane
Was withered up. Tyrants dwelt side by side,
And stabbed in our homes—until the chain
Stifled the captive's cry, and to abide
That blasting curse men had no shame—all vied
In evil, slave and despot." 2

<sup>1</sup> X, xxx, xxxi. It is significant that this most intolerant priest was not a Frenchman but an *Iberian*. Shelley had, probbaly, in mind the Spanish Inquisition so far as these details of fanaticism are concerned.

2 II, iv.

Centuries of despotism had broken the spirit of its inhabitants. They had often been excited by hopes of deliverance, only to be sorely disappointed in the end. And thus

"All that despair from hardened hope inherits
They sought, and, in their helpless misery, blind.
A deeper prison and heavier chains did find,
And stronger tyrants."

1

The people now became "victims who worshipped ruin," slaves who loathed their state," yet flattered power.2

No less truthful to the state of Pre-revolutionary France was the terrible indictment which the poet put into the mouth of Laon, his Ideal Patriot—

"But from the sneers of men who had grown hoary
In shame and scorn, from groans of crowds made pale
By famine, from a mother's desolate wail
On her polluted child, from innocent blood
Poured on the earth, and brows anxious and pale
With the heart's warfare, did I gather food
To feed my many thoughts." 3

The social inequalities, the abject economic condition of the populace, the oppression of the poor by the rich and vengeance brooding in silence—all show that whenever Shelley was trying to paint pictures of the social system of his age, he had always in his mind's eye, the France of the Ancient Regime. His Argolis was meant to be the Paris of the XVIIIth century.

Moreover, the intellectual ferment that characterised the age immediately preceding the French Revolution was fully recognised by the poet. "The new-epoch," he pointed out, "was marked by the commencement of deeper enquiries in the points of human nature than are compatible with an unreserved belief in any of those popular mistakes upon which popular systems of faith..... with all their superstructure

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II, vi. <sup>2</sup> II, iii.

<sup>3</sup> II, ix. The peculiar significance of the Revolt of Islam among the works of Shelley, his main preoccupation during this period of his life, the many coincidences between the Revolt of Islam and events in the history of revolutionary France, all point to the view that these descriptions must have the French Revolution for their basis. The same may be said of similar descriptions in Queen Mab; vide sec, 5.

of political and religious tyranny are built." The results of such enquiries, according to him, invariably led to the conclusion that many of the ideals and concepts which had, so long, been regarded as established truths and on which the prevailing systems of religion had been based are, at least, dubious, if not untrue. They clearly established "the certainty of our ignorance with respect to those obscure questions which, under the name of religious truths, have been the watchwords of contention and the symbols of unjust power." The works of the revolutionary thinkers had a wide circulation, not only among the common people but among the aristocracy and nobility as well. They dissipated all obsolete and effect traditions and prepared the ground for more liberal principles. All classes of people, whether aware of the implications of their theories or not, eagerly listened to their verdicts on questions of moment.

Neither was this movement confined to the consideration of theological questions alone. Shelley was too intimately acquainted with the Encyclopædia to forget the important part it played in moulding public opinion on the social, economic and political problems of the day. While the philosophers were stripping the darkest mark from the face of tyranny by "developing those particular portions of the new philosophy which conduced to inferences at war with the dreadful oppression under which their country groaned," the political thinkers illustrated "with more or less success the principles of human nature as applied to man in political society." A Nor was the poet blind to the impetus that discussions of this nature gave to the dissemination of liberal ideas and revolutionary principles in the minds of the people at large. "A thirst," Shelley asserted. "for accommodating the existing forms according to which mankind are found divided, to those rules of freedom and equality which have been discovered as being the elementary principles according to which the happiness resulting from the social union ought to be produced and distributed, was kindled by these

<sup>1-4</sup> Shelley, A Philosophical View of Reform.

enquiries." Everything thus became the object of research and reflection: governments, religions, laws, abuses. The nation was no longer inert; the strong public opinion which had thus been developed gradually became powerful and began to assume sovereign authority. The age of absolutism had passed away, never to return; the age of philosophy and liberalism had already arrived. A new spirit was abroad—a spirit of enquiry and revolutionary ardour.

This newly found ferment and ardour reached its zenith during the early days of the French Revolution. The Palais Royal was the scene of constant gatherings. The clubs were filled with violent agitators who always inflamed the populace with their novel ideas and principles.<sup>2</sup> The tremendous intellectual activities which marked the French people during this critical period of their national existence were strangely reflected in the lives of the mythical inhabitants of Argolis. There also, the doctrines of human power were scattered far and wide, from one extremity of the country to the other; there also men aspired to more than they had ever gained or ever lost. Like the French nation, the people of Argolis were all astir.

"In secret chambers parents read, and weep, My writings to their babes, no longer blind; And young men gather when their tyrants sleep And vows of faith each to the other bind;

And every bosom thus is rapt and shook Like Autumn's leaves in one swoln mountain-brook." <sup>3</sup>

So said Laon of Shelley's dream-city; so might also say the revolutionary thinkers of France.

<sup>1</sup> Shelley, A Philosophical View of Reform.

<sup>2</sup> Young, Travels in France.

<sup>3</sup> Revolt of Islam, IV, xiii.

 $^{2}$ 

# The French Revolution—Its Significance.

The inner significance of the revolutionary movement was always clearly understood by the discerning intellect of the poet. He never forgot that it was, at bottom, a necessary protest against the out-worn mediæval principles which were, at that time, making an incongruous attempt to perpetuate their sway on a modern nation. It was, according to him, a conflict between Mediævalism and modern ideals, a contest between darkness and light; an upheaval produced by "the defects of the correspondence knowledge existing in the societvimprovement or gradual abolition of political institutions." The autocracy from which the French had been suffering rendered them brutal, ignorant and servile, yet the light of new knowledge shone upon them as strongly as it did upon their more fortunate fellowmen. They had been bowed down to the dust by ages of uninterrupted despotism, "plundered and insulted by a succession of oligarchies each more bloodthirsty than the They were "in the lowest state of foregoing." degradation "and suddenly light dawned on them. suddenly revealed to them that they were men and consequently The oppressed thus "having had the intellectual thirst excited in them by the progress of civilisation, arose to take a dreadful revenge." Blinded by the glare of new ideals, unable to restrain their passions, or direct their activities into useful channels of ordered progress, the newly emancipated masses of France made the world tremble.

Yet Shelley, unlike the English contemporaries of the French Revolution, was not overwhelmed by his despondency. It could not rouse in his bosom, as it did in others.' any hopes un warranted by the actual condition of things. He did not expect

<sup>1</sup> Revolt of Islam, Preface.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shelley, A Philosophical View of Reform.

such a degree of unmingled good as it was impossible to realise.¹ He had, moreover, the advantage of dispassionately reviewing its entire history. Disappointed though he was in the results of the Revolution itself, the reaction in Shelley's mind was never so strong as it was in the case of Wordsworth, Coleridge or Southey. As he was not a contemporary of the Revolution he had not to pass through the Valley of Despair, nor was there, in his heart, any such struggle as we find in Wordsworth and Coleridge. He could, consequently, do greater justice to this much maligned movement in France.

The Revolution with its attendant horrors had blasted the hopes of many an ardent liberal. To Shelley, however, its true significance lay in its very failure. It was a tragedy indeed.

"Great France sprang forth,
And seized, as if to break, the ponderous chains
Which bind in woe the nations of the earth." 2

And it appeared as if the Millennium was at hand, for

"A disenchanted nation
Springs like day from desolation,
To truth its state is dedicate
And freedom leads it forth her mate." 3

But the scene changed; soon its activities turned themselves into a fratricidal conflict, and that very same nation exhibited the lamentable picture of strife where kindred murdered kin and

"Blood like new wine bubbles within
Till despair smothers
The struggling world which slaves and tyrants win."

It was an "unquiet dream," an abnormal movement in which people lost sight of the normal value of things. Their vision was blurred by the passions of the moment; the accumulated wrongs of centuries had, so long, obstructed the onward rush

<sup>1</sup> Revolt of Islam, Preface.

<sup>2</sup> Revolt of Islam, I, xxxix.

<sup>3</sup> Prometheus Unbound, I, 568 et seq.

of vengeance. Once liberated, the bitterness of ages, came down like an avalanche and carried away reason, moderation, in fact everything, that fell in its way. Not only so, in the madness of popular frenzy, the principal actors of the movement, Shelley was acute enough to point out, mistook fear and pride, revenge and resentment for truth and reason. And its career was as chequered as its course was tempestuous. When it first appeared

"The nations thronged round, and cried aloud As with one voice, Truth, liberty and love!"

Yet at a very early stage of its development,

"Suddenly fierce confusion fell from heaven Among them: there was strife, deceit and fear; Tyrants rushed in, and did divide the spoil." <sup>2</sup>

Such conflicts, however, are, according to the poet, inevitable especially

"When free thoughts, like lightnings are alive,
And in each bosom of the multitude
Justice and Truth with Custom's hydra brood
Wage silent war; when Priests and Kings dissemble
In smiles or frowns their fierce disquietude."

Moreover, "if a just and necessary revolution could have been accomplished with as little expense of happiness and order in a country governed by despotic as in one governed by free laws, equality, liberty and justice would lose their chief recommendation and tyranny be divested of its most revolting attribute." Tyranny and justice would, then, be, no longer differentiated nor would the one be preferred to the other.

Again, if it "had been, in every respect, prosperous then misrule and superstition would have lost half their claims to our abhorrence, as fetters which the captive can unloose with the

<sup>1</sup> Rosalind and Helen, Il. 638-40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prometheus Unbound, I, ll. 650-55.

<sup>3</sup> Revolt of Islam, I, xxxiii.

<sup>4</sup> Shelley, A Philosophical View of Reform.

slightest motion of his fingers and which do not eat with poisonous rust into his soul." 1

The excesses of the Revolution did not, therefore, frighten him away into apostacy. On the contrary, they afforded him the greatest justification for his social and political principles. They proved that man is the creature of circumstances, that social and political institutions mould his nature and that he can escape the influence of his environments. For the poet could triumphantly point out that the excesses of the revolutionaries, their desire to wreak vengeance, "in itself, a mistake, a crime, a calamity, arose from the same source as their other miseries and errors." "Slavery and superstition, contumely and the tame endurance of contumely and the habits engendered, from generation to generation, out of this transmitted inheritance of wrong, created the thing which had extinguished what has been called the likeness of God in man." 2 "Could they," the poet significantly asked, "listen to the plea of reason, who had groaned under the calamities of a social state, according to the provisions of which one man riots in luxury, whilst another famishes for want of bread?" For "can he who, the day before, was a trampled slave, suddenly become liberal-minded, forbearing and independent?" 1 It would, therefore, be sheer folly to assert that "whole generations of mankind ought to consign themselves to a hopeless inheritance of ignorance and misery "simply because, "a nation of men who had been dupes and slaves for centuries were incapable of conducting themselves, with the wisdom and tranquillity of free men, as soon as some of their fetters were only partially loosened." 1

The French Revolution had, thus, according to Shelley, a message for humanity: it warned them against sudden and premature upheavals; it counselled tolerance and restraint. This was however the negative side of the Revolution; it had its positive contributions as well. In spite of its excesses the movement was

<sup>1</sup> Revolt of Islam, Preface.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shelley, A Philosophical View of Reform.

not an unmixed evil. The "enormous system of tyranny" which the revolution destroyed can never be resuscitated, nor can the abuses it swept away reappear. "The good the revolutionists did live after them, their ills are interred with their bones." They "overthrew the hierarchy, the aristocracy and the monarchy and the whole of that peculiarly insolent and oppressive system on which they were based." Thus France is, as it were, regenerated. To sum up in the words of Shelley, "France occupies in this respect the same situation as was occupied by England at the restoration of Charles II. The authors of both the Revolutions proposed a greater and more glorious object than the degraded passions of their countrymen permitted them to attain. But in both cases abuses were abolished which never since have dared to show their face."

3

# The French Revolution—Its Hopes and Fears.

The poet was fully conscious of the violent alternations of hopes and fears which marked the progress of the evolutionary movement in France. Its ideals spread far and wide and inspired people with new aspirations. The first outburst of the French Revolution appeared to many as the dawn of the Millennium. In England the younger generation of poets and philosophers were carried away by ardour and enthusiasm. They seemed to discern in it a prologue to the great drama of human redemption. The earth seemed to wear the beauty of promise. If the sympathisers were thus "rapt away," the transports of the actual revolutionists were indescribable. "All men forgot them-The place, the strange place where the scene was passing seemed, at such moments, to forget itself. The Palais Royal was no longer the Palais Royal. Vice, in the grandeur of so sincere a passion, in the heat of the enthusiasm, became pure for an instant. The most degraded raised their heads and gazed at the

sky; their past life, like a dream, was gone, at least for a day; they could not be virtuous, but they felt themselves heroic in the name of the liberties of the world! Friends of the people, brothers to one another, having no longer any selfish feeling but ready to spare everything." <sup>1</sup>

Soon however they, who had raised the whirlwind, could not control its impetuous progress. One by one, slowly but surely, the leaders fell victims to the popular fury they had excited. They died without trembling, only a bitter smile flickered on their lips as they remembered the sad contrast between their vision and the actual reality. The disillusionment of these martyrs was complete. Madame Roland died with unshaken resolution; she bowed down to the statue of liberty and exclaimed in the anguish of her heart, "Oh liberty! what crimes are committed in thy name." Desmoulins raised his voice in protest against the terrible happenings of the revolution and suffered the extreme penalty of death for his audacity; 2 at the time of his execution his only regret was that he had not "assisted the victims of the Terror." 2 Danton, the Tribune of the People, disgusted with the later developments of the Terror, lost all interest in life. With an audacity peculiar to himself, he confronted his accusers boldly. "I have already told you," he exclaimed, "that nothingness will be soon my asylum. Life is a burden; take it from me, I beg to be delivered from it." There is a heartrending pathos in such scenes; this world-weariness of the leaders of the Revolution cannot but leave a profound impression on our mind. Their proud spirit lay shattered, defeated by the inexorable law of circumstances. They passed away, slowly and sadly yet without any complaint, into nothingness and oblivion.

Equally poignant was the disillusionment which awaited the ardent believers of the revolution in England. They who expected a Millennium of peace and goodwill, recoiled with horror

<sup>1</sup> Michelet, French Revolution.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Thiers, French Revolution.

<sup>3</sup> Thiers, French Revolution.

from the spectacle of bloodshed which disgraced the course of the revolution in France. Their spiritual crisis was extreme. Their faith in the innate goodness and dignity of man as man was shaken to its very roots. Their dreams were shattered; their visions melted away like the mist of a summer morning. The glow of the dawn seemed to change itself, all on a sudden, into dull twilight.

Being an ardent student of the Revolution, Shelley appreciated this psychological background of the movement. He had studied its history and could, consequently, form a very accurate idea of the passions then swaying the minds of men. Accordingly the people of Argolis, 1 like the citizens of Paris

"......heard the startling cry,
Like Earth's own voice lifted unconquerably
To all her children, the unbounded mirth,
The glorious joy of thy name—Liberty!" 2

Like them again, the hearts of these people were lifted up in joy:

"So from that cry over the boundless hills
Sudden was caught one universal sound,
Like a volcano's voice, whose thunder fills
Remotest skies. Such glorious madness found
A path through human hearts, with stream which drowned
Its struggling fears and cares, dark Custom's brood." 2

They were transported beyond themselves, beyond their petty cares and anxieties, into a world of idealism which purified and exalted their souls.

"They knew not whence it came, but felt around A wide contagion poured—they called aloud On liberty—that name lived on the sunny flood." 2

This widespread enthusiasm infected all liberal minded people. Their joy at what they considered to be the approach of the

<sup>1</sup> Revolt of Islam.

<sup>2</sup> Revolt of Islam, IX, iii, iv.

Millennium was beyond all measure. "The most generous and amiable natures participated most intensively in these sympathies." Even scions of noble families like Lionel and Shelley were profoundly moved.

"When Liberty's dear poean fell
"Mid murderous howls, to Lionel
Though of great wealth and lineage high
Yet, through the dungeon walls, there came
Thy thrilling light, O Liberty!"

And its effect was instantaneous. The reformer had, so long, been struggling with his uncongenial environments, dreaming dreams and seeing visions which, he thought, were not to be fulfilled in his life-time. This conflict between absolutism and liberty, between mediæval ideals and modern principles, now, filled him with new aspirations.

"And as the meteor's midnight flame
Startles the dreamer, sunlike truth
Flashed on his visionary youth
Filled him, not with love, but faith
And hope and courage, mute in death."

Such was indeed the ardour which welcomed the French Revolution in Europe. When France sprang forth and sought to break the ponderous chains of tyranny, when she strove to free nations from the stifling grip of absolutism, the Revolutionary thinkers were carried away beyond themselves by their fervent hopes,

"And to the clouds and waves in tameless gladness
Shrieked until they caught immeasurable mirth
And laughed in light and music." 2

It seemed to be the messenger of the Human Millennium unmistakably pointing out the way towards the attainment of

<sup>1</sup> Rosalind and Helen, ll. 612-16, also ll. 617-20.

<sup>2</sup> Revolt of Islam, I, xxxix.

human perfection. "The old order must change," cried these enthusiastic supporters of the revolutionary creed,

"It shall be thus no more! too long, too long Sons of the glorious dead, have ye lain bound In darkness and in ruin." 1

Hope had become strong. Justice and truth had arisen from their stupor of centuries and soon the thrones of the oppressors would be destroyed, and the altars of intolerance lie smouldering in ruins. Well might Laon's heart rejoice, well might it beat loud and fast in response to the surging emotions of the day.<sup>2</sup>

Soon, however, the days of public rejoicings were past, times were altered. The dreams and visions which had inspired the friends of freedom faded into nothingness, blurred by the contending passions of the moment. Men were again deceived by words and shows. Faith regained her supremacy over the human mind and people cowered at the slightest frown of their oppressors. The out-worn creed which had been superseded became stronger and a blight seemed to fall upon humanity at large—

"Many then wept, not tears but gall Within their hearts, like drops which fall Wasting the fountain-stone away." "

Even Lionel withered away; misery lay like a pestilence on his soul. He was stricken deep with despair and sorrow overwhelmed his proud spirit.<sup>4</sup>

In the Revolt of Islam also Laon fell on evil days and evil tongues; but unlike Lionel, unlike all English supporters of revolutionary principles, his spirit was not broken. Neither sorrow nor defeat could stifle his noble aspirations. On the

<sup>1</sup> Revolt of Islam, II, xiii.

<sup>2</sup> Revolt of Islam, II, xii.

<sup>3</sup> Rosalind and Helen, ll. 721-23, ll. 695 et seq.

<sup>4</sup> Ibid, 11. 691, et seq.

contrary, each failure seemed to strengthen his convictions. Encompassed round by dangers, threatened by the direct punishments, he, like the heroic victims of the Revolutionary Terror, like Danton, Desmoulins and Madame Roland, faced death with a smiling countenance.<sup>1</sup>

Neither Lionel nor Laon lost faith in the ideals of his youth. Failures could not unnerve them nor could the apparent insufficiency of their principles shake their convictions. They were no apostates, nor did they seek to justify their apostacy by violent denunciation of their former opinions. For Shelley could not understand Wordsworth, Coleridge and Southey. To him, they appeared as "most ardent and tender-hearted worshippers of the public good," indeed; but worshippers sorely deluded by their early disappointments. They seemed to have been ruined by "what a partial glimpse of the events they deplored appeared to show as the melancholy desolation of all their hopes." 2 And Shelley lamented very pathetically the change which had come over their opinions. He mourned that Wordsworth who had shone as a lone star guiding shipwrecked mariners to their port, and stood like a rock-built refuge above the blind and battling multitude, should, all at once, fall back to the rear. honoured poverty" exclaimed Shelley in the anguish of his heart.

> "In honoured poverty thy voice did weave Songs consecrate to truth and liberty,— Deserting these, thou leavest me to grieve Thus having been, that thou shouldst cease to be."<sup>3</sup>

This enthusiastic admirer of the French Revolution, however, refused to despair. The earth might become the garbage of tyrants, all efforts for the redemption of man might fail, yet he would not "steep his hearth" in tears. For however successful

<sup>1</sup> Revolt of Islam, XI, xiv.

<sup>2</sup> Revolt of Islam, Preface.

<sup>3</sup> To Wordsworth (1816).

and triumphant the forces of Misrule might appear to be for the present, their triumph could not last long. They were bound to fail in the long run, defeated and humbled by the powers of good.<sup>1</sup>

4

## The Revolution—Its Personalities.

Shelley did not directly embody in his poems, any of the outstanding personalities connected with the revolutionary movement in France. When he described how women took a very prominent part in the Revolution of Argolis he might have had before his mind's eye, Madame Roland or Madame Desmoulins. When he narrated how they would often participate in the heroic deeds of the awakened metropolis he might have based his descriptions on the activities of those French women who inspired their husbands, friends and relatives by their presence in the tumults of Paris.

the characters Of all of the French Revolution, Charlotte Corday made the profoundest impression on the poet. Her unselfish nature and her enthusiastic devotion to the cause of liberty could not but inspire him with an ardent faith in revolutionary principles. Her life unblemished and her mind was active and restless. She left her father's house to participate, with greater freedom, in the revolutionary movement. Youthful though she was, she exerted herself in its cause and became intoxicated with the idea of a republic properly constituted. The excesses of the revolution seemed to shatter all her youthful visions and she wrote to her father that as the troubles of France were daily growing more and more frightful, she wanted to seek quiet and

<sup>1</sup> Revolt of Islam, I, xxxv.

<sup>2</sup> Ibid, IV, xx-xxii.

safety in England. But this was a mere pretext. Determined to carry out what she considered to be her mission in life this brave maiden deliberately went to Marat's house, "calm as an angel in the dragon's den" and there "braved death for liberty and truth" by removing that execrable monster from the world.

Very early in life Shelley had been weighed down by "the woes of lost mankind" and "the ceaseless rage of kings." His mind dwelt on the miseries of oppressed nations when they groaned under the "fell and wild misrule" of their tyrants. And one of the most prominent figures which floated before his imagination to offer him solace in the midst of his despairing thoughts was that of Charlotte Corday.

"......Fairer than the spirits of the air More graceful than the Sylph of symmetry Than the enthusiast's fancied love more fair;"

it brightened with its radiance the visionary moments in the life of the weary poet. She was one of that "heavenly band" who "enthroned in roseate light" "strewed flowers of bliss that never fade away." And in lines instinct with the admiration of youth, Shelley celebrated the daring which enabled "this loved glory of her sex" to tear—

"From its base shrine a despot's haughty soul
To laugh at sorrow in secure despair,
To mock, with smiles, life's lingering control,
And triumph mid the griefs that round her fate
did roll.

The shadow of her personality brooded over many a character of Shelley's poetical compositions. She transformed with her hues heroines of his imagination and we seem to catch

Fragments of Margaret Nicholson, Epithalamium of Francis Ravaillac and Charlotte Corday.

her accents when the lady in the Revolt of Islam exulted in her activities—

"How to that vast and peopled city led,
Which was a field of holy warfare then,
I walked among the dying and the dead
And shared in fearless deeds with evil men
Calm as an angel in the dragon's den—
How I braved death for liberty and truth,
And spurned at peace, and power, and fame— and when
Those hopes had lost the glory of their youth
How sadly I returned—""

Such stray hints are interspersed throughout his poems butthere is no consistent attempt at idealising the portraits of the revolutionary leaders of France. On the contrary, his characters were of a different type altogether. He appeared to have used an indirect method of criticism. He did not denounce the revolutionary leaders outright, but went to work more subtly, bringing out their defects and inconsistencies by contrast and comparison with the ideal beings of his own creation.

In Lionel of Rosalind and Helen Shelley sought to portray the character of such an ideal revolutionary thinker. Unlike the greatest protagonists of this movement, Lionel did not lose the balance of his mind even in the midst of unsettling incidents nor did he stand a silent spectator of such mighty happenings. His sympathy went out to the down-trodden and the oppressed; with an unflinching faith in the future redemption of man he

"......passed amid the strife of men,
And stood at the throne of armed power
Pleading for a world of woe;
Secure as one on a rock-built tower
O'er the wrecks which the surge trails to and fro
'Mid the passions wild of human kind
He stood like a spirit calming them." 2

<sup>1</sup> Cf. Thiers-French Revolution. Revolt of Islam, I, xliv.

<sup>2</sup> Rosalind and Helen, ll. 630 et seq.

He had the courage of a hero and the serenity of an angel. The pomp of power could not overwhelm him, nor could the passions of the moment carry him off his feet. Strong-minded and strong-willed, Lionel determined at the very outset the future course of his action; undeterred by adverse circumstances, or the tumultuous proceedings of the revolutionary movement itself, he clung to this path, irrespective of all consequences and did not swerve an inch from it. France, Shelley seemed to assert, needed the services of such strong-minded leaders, especially at that critical juncture of her national existence. They alone could restrain popular frenzy and guide popular enthusiasm into channels of ordered progress. For their words alone

'.....could bind
Like music the lulled crowd and steer
That torrent of unquiet dream,
Which mortals, truth and reason deem
But is revenge and fear and pride.''

Such another character was Laon of Argolis in the Revolt of Islam. Like Lionel his heart went out in sympathy to the poor and the oppressed multitude. He observed the abject servility of his countrymen, their superstitious terrors, their stifled aspirations and his spirit was weighed down with despondency. But he looked back upon the glorious past; and the "dwellings of a race of mightier men," and "monuments of less ungentle creeds," all told him in language which he could well interprete the history of his own country and filled his mind with new confidence and hope. "Such man has been," exclaimed Laon,

"Such man has been, such may yet become!

Aye, wiser, greater, gentler even than they

Who, on the fragments of yon shattered dome

Have stamped the sign of power." s

<sup>1</sup> Rosalind and Helen, ll. 636-40.

<sup>3</sup> Ibid, II, xii.

<sup>2</sup> Revolt of Islam, II, xi.

Thus upheld in despair, he gradually became convinced that the system of society then prevalent, unjust and iniquitous as it was, could never last long. The suppressed masses were only biding their time and when the opportune moment would arrive, they were sure to rise to a man. The whirlwind thus raised, would never stop at anything, it would break down all opposition, crush all impediments,

"Scatter in its gust The thrones of the oppressor" 1

and destroy the altars of the tyrannical clergy. The ground would, then, hide the last vestiges of tyranny and absolutism and the idols which had so long been betraying the faith of humanity would vanish, never to reappear.<sup>1</sup>

So complete was his conversion to this new ideal that, all on a sudden, there arose in his mind a spontaneous desire to proclaim his new faith to all the world, an earnest resolution to rouse his fellowmen into consciousness of the realities of life.

"......I will arise and awaken
The multitude and like a sulphurous hill,
Which, on a sudden, from its snows has shaken
The swoon of ages, it shall burst and fill
The world with cleansing fire." 2

Unlike the leaders of the Revolution, he was never carried away by the emotions of the moment. He never lost his mental balance. Calm and serene, he stood four-square to all the winds that blew. The mighty earthquake shook the superstructure of society to its very foundations, yet it could not touch him. He was unshaken and remained steadfast like "a tower whose marble walls the languid storms withstand." <sup>2</sup>

When revenge and fear made the patriots lose their wonted composure, Laon, instead of swimming with the stream,

<sup>1</sup> Revolt of Islam, II, xiii.

<sup>2</sup> Ibid, II, xiv.

stepped aside and restrained the frenzy of his excited followers. The fierce passions of the Revolutionary movement raged around him, yet he remained stern and unmoved like a rock. The waves tumultuously dashed against him only to return broken and frustrate. Unlike Danton, Robespierre and other leaders of revolutionary France, Laon did not participate in its excesses; he did not want to strike terror into the heart of his enemies. On the contrary, uninfluenced by the intoxication of violence which, time and again, infected his followers, this ideal leader of Shelley won his object of life, not by force of arms nor by terrible vengeance, but by love and sympathy. Unlike the French Patriots he never sought "to high justice make her chosen sacrifice." He would rather wish that

".....to the despair

Of him whom late they cursed, a solace sweet

His very victims brought—soft looks and speeches

meet." 3

and never failed to impress upon his followers that

".....the chastened will

Of virtue sees that justice is the light

Of love nor revenge, and terror and despite." 4

When occasion arose, this courageous leader of the revolutionary forces, did not shrink from placing himself in jeopardy for the safety of his own enemies.<sup>5</sup> It was not for nothing that Shelley had carefully studied the progress of the French Revolution and watched "the passions which rise and spread, and sink and change, amongst assembled multitudes of men." <sup>6</sup> The excesses of the terror had sunk deep into his sensitive mind. They did not indeed shake his belief in the innate goodness of human nature nor his firm conviction that the principles which seemed to be submerged by such

<sup>1</sup> Revolt of Islam, V, ix, et seq.

<sup>2</sup> Ibid, V, xxxii.

<sup>3</sup> Ibid, V, xxxiv,

<sup>4</sup> Ibid, V, xxxiv.

<sup>5</sup> Ibid, V, viii.

<sup>6</sup> Ibid, Preface.

tempestuous proceedings were sure to triumph in the end They simply strengthened his innate reverence for non-violence and increased his disgust for ill-regulated passions. This characters of Laon and Lionel were only the expression of this tendency in the poet's mind, his considered criticism of the Terror. And this criticism was all the more effective because it was so unobtrusive and indirect.

5

The French Revolution and the Revolt of Islam.

Shelley had been, very early in life, attracted by the mighty events of the French Revolution. It was a movement "startling and vast" which, even after its apparent cessation. seemed according to him, to be simmering beneath the commonplace incidents of his age. It swiftly moved towards a drastic reconstruction of society according to liberal principles, and was fraught with much good and much evil for humanity at large. As such the poet never forgot the great significance of this enigma which had baffled most of his contemporaries. Already in 1812, the idea of exhibiting the manners and customs of pre-revolutionary France and the defects of the revolutionary movement itself, in the form of a tale, had taken possession of him. Its composition had compelled him to postpone the execution of the poem for which he had been preparing so long; and he waited eagerly for its completion in the near future.1 From 1812 to 1817, the year when he wrote the Revolt of Islam, the one pre-occupation of his mind was the French Revolution.2 In 1817, "deeply moved by the misery of England, the feverish hopes and fears of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shelley, Letter to Miss Lovel (Jan. 2, 1812), also Letter to Elizabeth Hitchenes (Jan. 7, 1812).

The frequent references to the French Revolution in his Address to the Irish People and his Proposals for an Association, support this view. His Preface to the Revolt of Islam has an illuminating analysis of the movement which is very significant.

people," "the triumph of reaction at home and abroad," the bitter persecution of liberal thinkers and the vindictive activities of triumphant Autocracy, this poet of the Revolution sought for a theme wherein he could unburden his mind to his contemporaries. He looked at the French Revolution and it seemed to give him ample materials for a prophetic vision. "He saw the terror, the despair, the apathy, the recoil, consequent on the violence and excesses in France; and seeing these and gazing into the past and the future he did not despair—he hoped. was his desire to rekindle in men the aspiration towards a happier condition of moral and political society." Not only so, he wanted further to place before his readers the horrors of a violent outburst of popular fury in all their nakedness; to depict the narrow egoisms, greeds and grosser passions of men which devastate society in times of crises; and to paint in vivid contrast the true ideals of a bloodless revolution inspired by the highest principles of justice and equity, uncontaminated by turbulent passions and bloody excesses. Out of the materials he had gathered by his critical study of the revolutionary movement in France, he created a visionary world of his own wherein he could fulfil his long-cherished desire of painting in bright colours his beau ideal of a silent yet swift national upheaval. And the result was the Revolt of Islam.

The Revolt of Islam marked, in fact, the highest point of the influence exercised by the French revolutionary movement on the mind of Shelley. Mary Shelley observed in her journal that immediately before the composition of the poem the poet was, to all intents and purposes, immersed in the revolutionary literature of France. He read the history of that movement and was highly impressed by its magnitude and significance; and such studies certainly led him to depict, in the Revolt of Islam "a western nation" in the throes of a conflict between despotism and the modern ideals of freedom.

<sup>1</sup> Dowden, Life of Shelley.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mary's Journal, April, 1817. Quoted by Dowden (Life of Shelley).

"The Scene," the poet was careful to point out, "is supposed to be laid in Constantinople and Modern Greece but without any such attempt at minute delineation of Mahometan manners. It is, in fact, a tale illustrative of an European nation, acted upon by the opinions of what has been called (erroneously as I think) the modern philosophy and contending with antient notions and the supposed advantage derived from them to those who support them." "It is," he very significantly asserted, "a revolution of this kind that is the beau ideal, as it were, of the French Revolution but produced by the influence of individual genius and not out of general knowledge."

Argolis is a city of Shelley's imagination, a place where the evil effects of age-long tyranny have stamped out, as it were the divinity in man. The social and political injustices prevalent there,2 the oppressions of the king, the nobles and the clergy,2 the soul-killing atmosphere of its intellectual subservience 2 are all strongly reminiscent of Paris on the eve of the French Revolution. The intellectual ferment working among its people, the violent alternations of their hopes and fears,4 their self-sacrifice and audacious courage also remind us of that storm-tost city in the midst of the greatest upheaval recorded in history. The very purpose for which the poem was written, viz.,-to illustrate "the progress of individual mind aspiring after excellence and devoted to the love of mankind"; its impatience of oppressions; and as a result of its efforts "the awakening of an immense nation from their slavery to a true sense of moral dignity and freedom''-shows interesting points of resemblance with the tendencies of the revolutionary movement in France. Not only so, the most significant incidents of the French Revolution itself left such a great impression on the imaginative temperament of the poet that whenever he sought to portray, in the Revolt of Islam, the causes

Shelley, Letter to A Publisher (Oct. 13, 1817).

<sup>3</sup> Ibid, IV.

<sup>2</sup> Revolt of Islam, II.

<sup>4</sup> Ibid, I.

of such an upheaval in the city of his imagination, his descriptions, consciously or unconsciously, seem to be coloured by episodes in the revolutionary movement. In fact the Revolt of Islam appears to satisfy all the conditions of a 'tale or poem' which the youthful enthusiast was eager to write ''for the purpose of exhibiting the causes of the failure of the French Revolution.''

The French Revolution was a contest between the obsolete ideals of absolutism and autocracy on the one hand and an earnest zeal for the attainment of freedom on the other. The entire French nation was, at that time, divided into two hostile parties -the aristocracy and the populace, the privileged few and the down-trodden many. The Aristocrats and the court beheld with dismay the mighty changes around them. great movements of thought and action which stirred the people of France and expressed themselves in indelible letters on the pages of their national history only bewildered them. Neither the queen, the head of the Aristocratic party, nor her councillors could understand, far less appreciate, the tremendous events which were happening every day. The nation was traversing the track of centuries in as many years and naturally the nobles who still clung to the older ideals of feudalism could not keep pace with it. When they expected a revolt, they were confronted with a revolution.1

Gradually, however, the inner significance of the movement revealed itself to the privileged classes. They resisted and, when resistance seemed hopeless in the face of the universal enthusiasm then prevalent, these hardened diplomats, inured, for ages, to an atmosphere of intrigue, sought to regain by duplicity what they had lost by the stress of circumstances. They tried to inflame the Paris mob to orgies of excesses; they sought to buy off the more powerful leaders of the

<sup>1</sup> Cf. the answer of Duke de Liancourt to the king: "Sire it is not a revolt but a revolution."

revolutionary movement itself; they appealed to the monarchs of Europe for succour and fomented civil war at home.

Shelley was fully cognisant of these aspects of the French Revolution; and the consternation and dismay of the Aristocracy at the rising of the populace was very truthfully depicted in his Revolt of Islam. The tyrants of the golden city of Argolis, its ministers of fraud, its nobility and clergy, trembled at voices which were heard about the streets—voices of the awakened masses roused to a sense of their inherent rights and eager to overthrow all impediments in the way of their progress. They felt in their heart of hearts that the people were no longer blind but were fully alive to their own interest; that truth had illuminated their mind and dispelled ignorance therefrom. They could, consequently, scarce dissemble the lies of their own heart and even judges now grew pale in their judgment-seats.<sup>2</sup>

Equally conscious was he of the double game which the court played. Like Danton 3 and other leaders of the Revolution, Shelley seemed to regard the king as responsible for all the intrigues of the court. The suspicions of the Republicans that even in his captivity the king was hatching plots 4 against the nation found an echo in his mind. And the picture, that he painted, of the tyrant of Argolis was strangely similar to the Republican portraiture of King Louis XVI of France. This Tyrant, according to Shelley, was utterly callous to the sufferings of his people and spent his time in luxury and amusement. A weak and vacillating monarch, he cowered like a poltroon before the angry expostulations of his own subjects, but once relieved,

 $<sup>^1</sup>$  For details, vide Michelet-French Revolution; Thiers, History of the French Revolution.

<sup>2</sup> Revolt of Islam, IV, xiv.

<sup>3</sup> Danton's Speech, Aug. 7, 1793 (vide Thiers, French Revolution).

<sup>4</sup> Charges against Louis XVI (vide Thiers, French Revolution).

relapsed to his own older self. A traitor to his country, he robed his countenance in lies and

The appeals of the nobles of France did not go in vain. Prussia, Austria and Russia, though hostile in their varied interests and bitterly jealous of one another could not meekly accept the challenge of newly-awakened Democracy. They were apprehensive lest the ideals and principles advocated by the revolutionary thinkers of a neighbouring country should, in course of time, filter down to their own people and excite them with new hopes and aspirations. They who had, so long, been firmly established on traditions of absolutism, felt the impact of new ideas and seemed to become conscious of the coming danger. We are, consequently, confronted all on a sudden with the extraordinary spectacle of these great nations forgetting their ancient animosities and banding themselves together for the extinction of Republicanism in France, and the re-establishment, on its ruins, of the autocracy of the Bourbon line.<sup>2</sup>

What marks out the Revolution in Argolis as a counterpart of the Revolution in France, is the identical manner in which the Prussian and Russian monarchs are represented as coming to the rescue of its dethroned tyrant. They forgot their rivalries, "strange natures made a brotherhood of Ill," and

"Teuton and Frank and millions whom the wings Of Indian breezes lull, and many a band The Arctic Anarch sent, and Idumia's sand

Fertile in prodigies and lies."4

<sup>1</sup> Revolt of Islam, X, vii.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Michelet, French Revolution.

<sup>3</sup> Revolt of Islam, X, vi.

<sup>4</sup> Ibid, X, v and vi.

They came rushing forth to overwhelm and crush the revolutionary forces by the very weight of their arms. The banded monarchs of the world were now determined to save themselves at all costs.

"And from the utmost realms of the earth came pouring
The banded slaves whom every despot sent
At that throned traitor's summons; like the roaring
Of fire, whose floods the wild deer circumvent
In the scorched pastures of the south; so bent
The armies of the leagued kings around
Their files of steel and flame;—the continent
Trembled as with a zone of ruin bound
Beneath their feet, the sea shook with their Navies' sound."

—a very accurate picture, this, of the determined march of the mighty Austrian and Prussian hosts against the republican armies of France.

Like the ardent Republicans of those days, Shelley was vehement in his denunciation of these anti-revolutionary campaigns. Those who can fight against such a revolution are not men; they are mere

".....multitude of moving heartless things Whom slaves call men;" 2

sheep who come obediently at the call of the shepherd to sacrifice their lives in the battlefield.

Not only were the frontiers of France thus jeopardised but her internal peace was rudely shaken. Compelled to resign their privileges, exposed, in almost all instances, to the fury of the multitude, the nobles had been nursing their resentment in secret. They secretly worked upon the credulity and sentiments of the ignorant peasantry who were still attached to the ancient traditions. In La Vendee and Brittany, the conservative people, unable to keep pace with the progress of

<sup>1</sup> Revolt of Islam, X, iv. Does 'navies' here refer to the English?

<sup>2</sup> Ibid, X, v.

the times and inflamed by the passionate remonstrances of those whom they had, for ages, regarded as their natural leaders and masters, revolted against the central authority. Meantime, the clergy, the majority of whom had, very early in the Revolution, sided with the popular party, now made common cause with the nobility. They were scared away by the reforms in the ecclesiastical administration of the country which were being introduced by the revolutionary party in France. Highly incensed at the steps which had been taken for the abolition of tithes and the confiscation of ecclesiastical property, indignant at the creation of constitutional priests and the insistence by the state, on every clergyman's taking the oath of civism, the priests now tried all possible means for creating dissensions among the people. They preached violent sermons against the National Assembly and its supporters, threatened with excommunication and ultimate hell. those who had received their sacraments from priests appointed by the state, misused their privilege of holding religious meetings in secret places and thus sought to rouse the whole country en masse against the new order of things.1

The results were deplorable. A civil war, remarkable for bitterness and cruelty, took place in two of the most important provinces of France. The entire countryside was devastated, cornfields burnt, homesteads destroyed and unbearable hardships inflicted on the people. Yet in the midst of such dire distress, Revolutionary France became victorious. The enthusiasm of its supporters, the heroism of its soldiers, made its arms triumphant over all obstacles. After anxious years of fratricidal war lingering wearily in the countryside, the followers of the disgruntled clergy and the suppressed nobility dwindled away and the revolutionary principles which had, slowly but surely, been establishing themselves among the people, were now based on foundations rendered more secure by their late struggles.<sup>2</sup>

<sup>1 &</sup>amp; 2 Thiers, History of the French Revolution.

Michelet French Revolution.

In Argolis too, when the tyrant knew that his power was gone, he still waited patiently for a reaction in his favour. Even in the midst of his despair, when the entire atmosphere seemed to be hostile to his own interests, he was often upheld by the faith

"That perfidy and custom, gold and prayer,
And whatsoe'er, when force is impotent,
To Fraud the sceptre of the world has lent,
Might, as he judged, confirm his failing sway." I

This hope gave him new vigour and new energy. It seemed to offer him a fresh opportunity for regaining his lost power and influence. And thus assured he sent, all over the city, priests to intimidate the so-called rebels with their curses and imprecations.

## Accordingly,

".....grave and hoary men were bribed to tell
From seats where law is made the slave of wrong,
How glorious Athens, in her splendour, fell
Because her sons were free." 2

They laid special stress on the sacredness of the existing order of things and were never weary of pointing out the advantages of peace and tranquillity.

They preached,

Revolt of Islam, IX, xiii.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, IX, xiv.

<sup>3</sup> Ibid, IX, xiv,

Even the theological argument was not absent:

"And with the falsehood of their poisonous lips
They breathed on the enduring memory
Of sages and bards, a brief eclipse."

They suggested that all who went against orthodox principles were false and pernicious. There was only one correct opinion, only one teacher whom men should follow; the rest were impostors sent to try the faith of human beings and lead them astray whenever opportunity occurred.

"There was one teacher who necessity

Had armed with strength and wrong against mankind

His slave and his avenger aye to be." 2

Men were no longer radiant with hope and joy; they had, no longer, any power to develop and perfect their latent faculties; nay more, they were not *meant* for perfection. But, on the contrary, they

"...were weak and sinful, frail and blind." 3

The will alone, of the one great Preceptor, the Redeemer of Mankind, was one of peace and we, the common people

- "Should seek for nought on earth but toil and misery," 4 for
  - "Thus we might avoid the hell, hereafter." 5

Meantime the entire world of thought had been transformed. These hypocritical priests might curse and lie; they might strive their utmost to rekindle fanaticism and superstition in the minds of their followers; yet they could make but little impression on the common people. For, unlike the French, the inhabitants of Shelley's ideal world, could, within a very short period of time, throw off the shackles of age-long superstitions and traditionary

<sup>1 &</sup>amp; 2 Revolt of Islam, IX, xv.

<sup>3</sup> Ibid, IX, xv.

<sup>4</sup> Ibid, IX, xv.

<sup>5</sup> Ibid, IX, xvi.

beliefs. The French peasants might fear the curses of their priests; they might become inflamed with fanatic zeal by the exhortations of their spiritual guides. They might, as a consequence, rise to a man against the revolutionary régime of their own land. But the masses of Shelley's Argolis were made of far other stuff. They remained unmoved. Once enlightened, they could, no longer, be slaves to orthodoxy. The appeals of the priests, consequently, sounded hollow to them. The priests felt that

".....their sway was past, and tears and laughter Clung to their hoary hair, withering the pride Which, in their hollow hearts, dared still abide." <sup>1</sup>

Although the tyrant of Argolis might, like the plotters of the counter-revolution in France, scatter money and promises indiscriminately among the people, yet all his endeavours to create dissensions in the rank of the revolutionary forces were fruitless.

"And gold was scattered through the streets, and wine Flowed at a hundred feasts within the walls;" 2

even as wine did flow in the parties which the Queen gave to welcome the officers loyal to the throne and the cause of Aristocracy. Yet all their efforts were unsuccessful.

"In vain! the steady towers in heaven did shine
As they were wont, nor at the priestly call
Left Plague her banquet in the Ethiop's hall,
Nor famine from the rich man's portal came." 3

The atmosphere was completely changed. The older traditions and ideals could no longer appeal to the imagination of the common people. Enlightened by their newly acquired knowledge and upheld by a sense of their own innate dignity and

Revolt of Islam, IX, xvi.
 & 3 Ibid, IX, xvii.

worth they no longer succumbed to temptations or the corruptive influences of greed and fanaticism.

".....Gold was as a god whose faith began
To fade, so that its worshippers were few,
And faith itself, which, in the heart of man
Gives shape, voice, name, to spectral Terror, knew
Its downfall. And the cold sneers of calumny were vain,
The union of the Free with discord's brand to stain." 1

The people of France were constantly alarmed by these plots of the nobles and the counter-propaganda of the clergy. At the very outset of the Revolution, the inhabitants of Paris found themselves besieged, as it were, by the powerful forces of the king. Unaccustomed to war and untaught in the mysteries of arms, they regarded themselves as helpless pawns who were completely at the mercy of the king and the nobles. News from abroad, of the immigration of the nobles to foreign countries, and their incitement of foreign monarchs to take up arms for the suppression of republicanism exasperated them all the more. Suspicions that the royalist forces were marching against them were, in their opinion, fully confirmed by the powers which were being lavishly bestowed upon their officers. Thus exasperated, thus bewildered, they resolved to arm themselves in self-defence. The cry "to arms, to arms," was, time and again, heard among the populace, as they congregated together in their meeting places. But their efforts for procuring arms were, at first, Baffled in their attempts, the people became unsuccessful. indignant and furious. They searched all possible places for weapons and threatened the municipal authorities of Paris with the direct consequences. Popular commotion reached the height of its power and the authorities were finally intimidated into distributing 50,000 pikes among the citizens of Paris.2

Revolt of Islam, IX, xviii.

Vide Thiers, French Revolution. Michelet, French Revolution.

This state of affairs was very significantly painted by Shelley in his Revolt of Islam, Cantos V and VI. The revolutionary forces of his Ideal City, however, did not forearm themselves. They did not become exasperated at mere rumours. Yet the same atmosphere of suspense and indicision was there. Even after the solemn acceptance of the great oath of fraternity, the city was shaken, as Paris was shaken after the first Federation, to its very basis, as it were, by fears, vague and indefinite in their nature, regarding the future progress of the movement. The rejoicings of the triumphant people were suddenly smothered even at their very inception. Laon and his followers had just arrived at the gates of the city when

"....none knew whence or why Disquiet on the multitude did fall." 1

Even as in Paris during the critical period of the Revolution, troops of wild-eyed women, infuriated and exasperated by the alleged cowardice of its leaders, would often burst into the National Assembly Hall itself, so also in Argolis, the City of Shelley's imagination, there passed by, at intervals,

"A troop of wild-eyed women, by the shrieks
Of their own terror driven,—tumultuously
Hither and thither hurrying with pale cheeks"

each one seeking a sudden refuge from an unknown fear.

The same suspicions excited the multitude—the fear of the royalist forces, and of the external invaders. The masses were carried away by panic and gave up, in their consternation, all thoughts of resistance and defence. Laon alone, in whom the poet sought to portray an ideal revolutionary leader, calm, collected and brave in the midst of the wildest commotions, was left to mourn

"Then rallying cries of treason and of danger Resounded: and—"They come! to arms! to arms!

<sup>1 &</sup>amp; 2 Revolt of Islam, VI, ii.

The tyrant is amongst us, and the stranger Comes to enslave us in his name! to arms! ' In vain: for Panic, the pale fiend who charms Strength to forswear her right, those millions swept Like waves before the tempest—these alarms Came to me, as to know their cause I lept On the gate's turret, and in rage and grief and scorn

I wept." 1

Moreover the people of Argolis were not aggressive like the citizens of Paris. They never took arms except in self-defence, nor do we find in the entire history of its revolution any such outburst of popular fury as stained the glories of the French Revolution at almost every stage of its development. The Aristocrats of Argolis and their minions were the first to attack and in the vivid description that Shelley gave, of the first on set of the anti-revolutionary forces, we get a glimpse, as it were, of what the patriots of France regarded to be the probable consequences of the machinations of the King and the Nobility. In the portrayal of these different scenes, Shelley seemed to visualise the fears and suspicions of the popular leaders in Paris. In prophetic vision he seemed to look steadfastly on the conflagration which might, then, have spread over the entire city. He listened to the distant rumblings of the gathering storm, its yells of victory and screams of woe. He saw the people swept away and winced at the fearful glow of bombs which flared overhead. Before his far-seeing poetic eye, "the terrible bolts" of the "red artillery" fell upon the congregated masses of the people and mangled them beyond recognition. The cavalry swept over the plains, "their red swords flashing in the unrisen sun." In compact masses they moved along

"And with loud laughter for their tyrant reap
A harvest sown with other hopes." 2

<sup>1</sup> Revolt of Islam, VI, iii.

<sup>2</sup> Ibid.

It was as if the entire French army with the aged marshall at its head were sweeping through the Champ de Mars, carrying death and destruction wherever it went and crushing under the weight of its arms all popular efforts and all popular movements. The revolutionary forces were in immediate danger of annihilation; and then alone did the people "feel the might of virtuous shame "and stand at bay upheld by the very hope which desperation breeds. At first they stood silent, disdainful of the wrongs inflicted upon them; trying to defeat the efforts of armed forces by the sheer weight of numbers and silently enduring all oppressions. This picture of the passive resistance in Argolis was in direct contrast to the tumults and popular excesses of the Paris mobs. There were, among the citizens of this ideal state, a superhuman calmness and a superhuman spirit of endurance totally absent in the activities of the excited masses of Paris. But all the heroic fortitude of the people proved fruitless and finally the instinct of self-preservation triumphed. desperate moment, the multitude sought arms and found them.1

"Within a cave upon the hill were found
A bundle of rude pikes, the instrument
Of those who war but on their native ground
For natural rights; a shout of joyance sent
Even from our hearts the wide air pierced and rent
As those few arms the bravest and the best
Seized and each sixth, thus armed, did now present
A line which covered and sustained the rest,
A confident phalanx, which the foe on every side invest." 2

It was not, however, conflicts of this nature which could, according to the poet, bring about the redemption of man. From his early life Shelley was averse to all forms of violence. He regarded it to be a hindrance rather than an aid to human progress. The only point which the youthful revolutionary reiterated, time and again, in his Addresses to the Irish People or his Proposals for

<sup>1</sup> Revolt of Islam, VI, ix-xii.

<sup>2</sup> Ibid, VI, xiii.

Associations of Philanthropists was that reformers should, on no account, have recourse to force. According to him the best way to ensure the liberation of oppressed humanity is by developing amongst them a sense of fraternal sympathy. Man can become great not by destruction but by the reconstruction of human society on an entirely new basis of Love. This is the great principle which the poet vaguely suggested in Queen Mab. The future Millennium which he pictured before his prophetic imagination is one where consentaneous love binds all individuals 1 into one great community. Love inspires all great actions and redeems human nature from the pettinesses of everyday life; 2 and the spirit of cosmic love alone, can bring about the regeneration of man. 3 It delivers humanity from the bondage of positive Institutions which had, for centuries, been suppressing its independent aspirations.

It was, therefore, only natural for him, to deliberately suggest throughout the Revolt of Islam the principle of non-resistance to The popular forces meekly endured all hardships and all oppressions inflicted upon them by royalists and aristocrats. They did not wish to win by force of violence but by their rational principles and the innate dignity of their actions. Thus did Laon restrain his followers from all popular excesses. Thus Cythna strike pity and terror into the heart of her very enemies. Those aspects alone, of the French Revolution, which lay special emphasis upon the fraternal nature of their movement, could have any significance for the mind of Shelley. Others might suggest to the poet details of episodes, hints for personalities, or general outlines of events but they did not give him enough materials for a sustained course of action. It was only the federation and similar activities of Revolutionary France that suggested to him principles according to which the future redemption of man might be brought about.

<sup>1</sup> Queen Mab, VIII, l. 107.

<sup>2</sup> Defence of Poetry.

<sup>3</sup> Prometheus Unbound,

To counteract the organised efforts of the anti-revolutionary forces, there had been growing up in France, throughout the years 1789-90, a movement for holding revolutionary federations in the cities and the provinces. Unions were formed, groups rallied together and unitedly sought a common centralisation. People flocked together in their thousands and hundreds of thousands. They solemnly gathered in wide plains (cf. the plains of the Rhone) and there solemnly consummated their union. immense movement for unity was set on foot. Differences were forgotten in the enthusiasm of the moment. Remote provinces and people still remoter in manners, customs and sentiments united together in the sacred cause of liberty, with the holy object of overcoming, by common efforts, the enemies of progress. One great ideal was actuating all, one great enthusiasm rapt them away. From every corner, France was hastening towards the centre; "union was gravitating towards unity."

It was under the influence of this great enthusiasm that the Municipality of Paris conceived the idea of celebrating, with adequate national solemnity, the anniversary of the destruction of the Bastille. The Champ de Mars, an extensive plain, was selected as the site for these national rejoicings. Twelve thousand workmen undertook to prepare it for the field of the Federation; but the entire population of Paris eagerly took up this work and assisted the labourers. Day and night, the whole plain resounded with the songs and revolutionary ditties enthusiastically sung by an entire nation at work. Schoolmasters and scholars, sisters of the religious orders and monks grown old in solitude quitted their cloisters to assemble at the Champ de Mars. The rich and the poor, the learned and the ignorant all took part in this great national celebration. It was an extraordinary spectacle to behold-both day and night, men of every class and every agesoldiers, abbés, monks, actors, nobles, ladies, marketwomen, day-labourers-all handling the pick-axe, rolling barrows or drawing carts; and such was their enthusiasm that this magnificent piece of work was performed within a week,

The day of Federation drew near. From the departments and the provinces federalists in organised bands entered Paris singing, in triumphant notes, the songs of the Revolution, the Ca ira and other ditties. The entire populair of Paris offered them a welcome which seldom falls to the lot of princes to receive. They féted them, and housed them in the most sumptuous manner possible. On the day of the Federation, the Federalists ranged by departments under eighty-three banners, set out in procession for the Champ de Mars. They were received by the acclamations of an immense populace who thronged the windows, the streets and quays. Unimpeded by torrents of rain, they, dancing in the enthusiasm of their heart proceeded to the Federation ground where a vast crowd was already waiting for their arrival. the Champ de Mars itself a grand sight awaited them - the sight (to quote a contemporary writer) of "men come from all parts of France, banishing all memory of the past, all thought of the present, and all apprehensions of the future and giving unrestrained loose to the gaiety of the moment; and of three hundred thousand spectators of every age and both sexes, following their motions with their eyes, beating time with their feet and forgetting the rain, hunger and the weariness of waiting so many hours."

"At last the procession entered the Champ de Mars; the dancing ceased, each federalist went to join his own banner. The Bishop of Autun proceeded to solemnise the Mass at an altar after the antique, placed in the midst of the Champ de Mars. Three hundred priests in white vestment, with broad tri-coloured ribands, arranged themselves round the four corners of the altar." Twelve hundred musicians sang the Te Deum. The king, the confederates, and the National Assembly, with all solemnity, took the civic oath which was responded to by the entire audience.

Curiously enough in Argolis, Shelley's dream-city, there existed a similar vast plain like the Champ de Mars and like the

federalists of the French Revolution, the masses, fired with new hopes and aspirations hastened to the spot to strengthen their bonds of fraternity. Like the federalists again, the citizens of Argolis manifested their enthusiasm in song and dances and spent their time in the midst of these wide plains.

"There was a vast plain beneath the city's walls
Bounded by misty mountains, wide and vast
Millions there lifted at freedom's thrilling call
Ten thousand banners wide. They loaded the blast
Which bears one sound of many voices past,
And startled on his throne, their sceptred foe." 1

In the midst of this wide expanse, thousands of willing hands erected with great energy an immense pile significantly called the Altar of the Federation. The way in which the entire people worked, the short time in which the edifice was reared, the very name itself—are all reminiscent of similar scenes in the French Revolution. It was a work

".........which the devotion

Of millions in one night created there

Sudden, as when the moon rises makes appear

Strange clouds in the East; a marble pyramid

Distinct with steps: that mighty shape did wear

The light of genius; its still shadow hid

Far ships: to know its height the morning mists forbid."2

The federalists of Argolis were as much intoxicated with joy and hope as those of Paris. With wild shouts of rejoicing, they marched forward in procession; forgetful of their past sorrows, their present misgivings and their gloomy forebodings; forgetful also of their dissensions and enmittes—a nation united by liberty, a people glorified by freedom. "Lifting the thunder of their acclamation" even as the federalists of France did, they went forth in joy to the city

<sup>1</sup> Revolt of Islam, IV, xxv

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, V, xi

An equally joyous welcome awaited their arrival. The streets were packed with eager spectators and the town itself appeared to wear festive garments. Her walls were thronged, her turrets were overcrowded, and bright flags fluttered gaily to the breeze from every steeple and every vantage ground. And when they appeared

"...........A shout of joyance sprung
At once from all the crowd, as if the vast
And peopled earth its boundless skies among
The sudden clamour of delight had cast
When from among its face some general wreck had passed."2

As they passed along the streets the enthusiasm of the citizens became all the more augmented at the sight of the gallant band of revolutionary leaders. When they proceeded through the calm, sunny air, thousands of flower-interwoven crowns were shed over them and all vied with one another to load them with gifts of flowers and garlands.<sup>8</sup>

The great day arrived, the great day when, like the federalists of France, the mighty host which now congregated in the Plains of Argolis were to consecrate themselves to the cause of liberty and fraternity. Even as in the case of the Federation of Paris, it was solemnly proclaimed to the world that the many nations at whose call the chains of the earth had suddenly melted away, should hold a sacred festival, a solemn rite to attest the equality of all who live. The morning broke out not in wind and showers, but in one great burst of radiant sunrise. For in the land of Shelley's imagination, if not in

<sup>1</sup> Revolt of Islam, V, xiv.

<sup>3</sup> Ibid, V, xvi.

<sup>2</sup> Ibid, V, xv.

<sup>4</sup> Ibid, V, xxxvii.

Revolutionary France, "the weather ceased to be aristocratical" and the earth seemed to wear the garment of promise.

".....The eternal hills, and the sea lost
In wavering light, and, starring the blue sky
The city's myriad spires of gold, almost
With human joy made mute society." 2

There was the same multitude round the base of the altar, flowing round its foundations even as 'on some mountain-islet, burst and shiver, Atlantean waves;' and although masses were not performed nor *Te Deums* sung in this anti-Christian realm of Shelley's imagination yet the result of their exultations was borne far and wide by winds and a dream-like music swarmed

"Like beams through floating clouds on waves below Falling in pauses, from that altar dim As silver-sounding tongues breathed an aerial hymn." 3

The entire concourse was transported beyond its narrow self

"To hear, to see, to live, was on that morn Lethean joy! so that all those assembled Cast off their memories of the past out-worn."

They forgot their petty jealousies, their transitory animosities, their bitter memories of the past and their anxious fears for the future. In the enthusiasm of the moment, in the exultation of their great ideal of fraternity, all individuality was lost, all differences forgotten and the entire people became strong by one great purpose, became united by one single vision.

The remaining part of that ceremony did not, however, conform, in the least, to that of the Federation in Paris. Profoundly influenced as he was by Voltaire's denunciation of orthodox Christianity, Shelley could not associate the activities of his ideal revolution with the liturgy of the Roman Catholic

<sup>1</sup> Theirs, French Revolution, Appendix.

<sup>2</sup> Revolt of Islam, V, xxxix.

<sup>3</sup> Ibid, V, xli.

<sup>4</sup> Ibid V, xlii

Church. The image of Reason <sup>1</sup> repressing "Faith an obscure worm" in the "Altar of Federation" is truly symbolical of the young poet's attitude towards the religion of his forefathers. It was, therefore, only natural that Shelley should proceed to picture before his imagination the rites celebrating the Redemption of Humanity in an altogether different manner. True to his exalted ideal of womanhood he represented that the united voice of nations proclaimed a woman, Laone, to be the priestess of these holiest ceremonies. She approached the symbolic altar and poured forth her heart in thrilling songs of liberty and equality.<sup>2</sup>

In the meantime the people, intoxicated with their new ideals, had already discovered their tyrant who had, so long, been living in melancholy silence in his gorgeous palace. He was astounded by the swift changes going on around him and troubled by the sudden withdrawal of all authority from his sceptre. He was bewildered and could not understand how even from gold

".....the dreadful strength was gone
Which once made all things subject to its power."

Like the citizens of Paris, the inhabitants of Argolis also congregated in large numbers and invaded the king's palace.

"A mighty crowd, such as the wide land pours Once in a thousand years, now gathered round The fallen tyrant."

The ideal revolutionists of Shelley's dreamland were, however, quite different in their opinions and activities, from the infuriated citizens of Revolutionary France. They determined to conquer not by force but by reason and love and were peaceful even in the presence of their oppressors. They did not indulge in any orgies of destruction nor did they strive to wreak a cruel and

<sup>1</sup> Revolt of Islam V, xi.

<sup>2</sup> Ibid, V, xiii et seq.

<sup>3</sup> Ibid, V, xxviii.

<sup>4</sup> Ibid, V, xxix.

ineffectual vengeance on their fallen enemies. On the contrary, their proceedings were solemn and calm

".....like the rush of showers

Of hail in spring, pattering along the ground,

Their many foot-steps fell, else came no sound

From the wide multitude."

Not that they did not feel the oppression of centuries. They were as much incensed at the sight of their oppressor as their compatriots in France.

"Slowly the silence of the multitude
Passed, as when far is heard in some lone dell
The gathering of a wind among the woods—
'And he is fallen!' they cry, 'he who did dwell
Like famine, or the plague, or aught more fell
Among our homes, is fallen!' The murderer
Who slaked his thirsting soul as from a well
Of blood and tears with ruin! he is here!

Sunk in a gulf of scorn from which none may him rear!"

The awful cry of vengeance was also heard—that cry which carried away the sanguinary masses of France and stained the course of the Revolution with innocent blood. The oppression of centuries had, so long, been stifling the spirit of man; its iron had already entered his soul. The resentment which had, for ages, been smouldering in secret, now burst into flame. The bitterness which had, all this time, been corroding the heart of the down-trodden people now made them mad with thoughts of revenge. "He who judged," cried the newly awakened nation,

".....let him be brought

To judgment! blood for blood cries from the soil
On which his crimes deep pollution have brought."

<sup>1</sup> Revolt of Islam V, xxix.

<sup>2</sup> Ibid, V, xxxi.

<sup>3</sup> Ibid, V, xxxii.

For,

"Shall they who by the stress of grinding toil
Wrest from the unwilling earth his luxuries
Perish for crime while his foul blood may boil
Or creep within his veins at will?"

We seem to catch in these bitter denunciations the accents of the mob orators of the *Palais Royal*; the arguments and the sentiments are all the same. The same dull glare of vengeance shines through them. And when in a paroxysm of rage the mob cry out

"......Arise!

And to high justice make her chosen sacrifice,

we are at once reminded of Marat and his inhuman incitements, his furious denunciations, his terrible urgings for the extirpation of the aristocrats and their sympathisers. It was Paris that speaks—the Paris of Marat, Robespierre and the September Massacres and not Argolis.

Yet in the midst of these tumultuous proceedings there were men who did not lose their presence of mind—leaders who had the courage to face the multitude with counsels of moderation. Like that small band of much-maligned Moderatists who, even in the midst of universal popular resentment, had the audacity to strive for the safety of the unhappy king of France, there were, in Argolis also, persons like Laon who attempted to restrain popular frenzy when it was getting out of control. And well was it for the dream-city of Shelley that these moderatists were not swept away by the onrushing tide of mob-fury, as they were in Revolutionary France. We are, consequently, no longer confronted with the degrading spectacle of the maddened populace triumphing over the misfortunes of their fallen enemy, exulting over his misery and heaping upon him insults which were both unmerited and undignified. We

are spared the disgusting scenes of an all-powerful state taking mean revenge on its king, exposing him to petty indignities, hurrying him unceremoniously to dungeons and insulting him even at the foot of the guillotine.

On the contrary, the expostulations and remonstrances of the leaders were successful; the ominous murmur of the people slowly died away and they who had erstwhile been muttering vows of revenge and retribution became now solicitous for the king's welfare.

"......to the despair
Of him whom late they cursed, a solace sweet
His very victims brought—soft looks and speeches meet."

And

"then to a home for his repose assigned
Accompanied by the still throng he went
In silence, where to sooth his rankling mind
Some likeness of his ancient state was lent."

How different from the French Revolution!

The victory of the people was, however, very short-lived in the republic of the poet's imagination. The democrat and revolutionary that Shelley was, he could not, in any way, celebrate the glorious exploits of the Napoleonic régime in France. To him, it was only an insignificant interlude between popular triumph and the final disaster. In 1816, just a year before the publication of the Revolt of Islam, he, in lines tingling with just indignation, eloquently expressed "the Feelings of a Republican on the Fall of Buonaparte."—

"I hated thee, fallen tyrant! I did groan
To think that a most unambitious slave,
Like thou, shouldst dance and revel on the grave
Of Liberty."

<sup>1</sup> Revolt of Islam, V. xxxv.

<sup>2</sup> Ibid, V. xxxvi.

The sad contrast between what was and what might have been added poignancy to his sorrow. The poet lamented—

"Thou mightst have built thy throne
Where it had stood even now: thou didst prefer
A frail and bloody pomp which Time has swept
In fragments towards oblivion."

It was, therefore only natural that in Argolis, there should be no such sorry spectacle of tyranny broad-based on popular support; of virtue crushed by the lure of power and glory. For the poet had known only too late

"That virtue owns a more eternal foe
Than Force or Fraud: old Custom, legal crime
And bloody Faith, the foulest birth of Time."

Accordingly he erased from the tablets of his imagination one entire period of French History and proceeded to depict the return of the tyrant to his vacant throne. Like Louis XVIII of France,

"The Tyrant passed, surrounded by the steel Of hired assassins, through the public way, Choked with his country's dead." <sup>2</sup>

The exultation of triumphant Autocracy, its vindictiveness, its persecutions, its callous indifference to the sufferings of its victims are all strongly reminiscent of the Bourbonic régime after the Restoration.<sup>3</sup> Peace reigned in the country indeed but it was the peace of death. Shelley was very careful to describe the condition of Argolis after the return of the tyrant and the picture he painted shows interesting points of resemblance with that of France at a similar period of her history. There was

<sup>1</sup> Shelley, The Feelings of a Republican on the Fall of Buonaparte.

<sup>2</sup> Revolt of Islam, X. vii.

<sup>3</sup> Cf. Revolt of Islam, X, viii-xi.

the same ruthless suppression of revolutionaries, the same fear of betrayal and the same orgies of rejoicings.

"Peace in the desert fields and villages,
Between the glutted beasts and mangled dead!
Peace in the silent streets! save when the cries
Of victims to their fiery judgement led,
Made pale their voiceless lips who seemed to dread
Even their dearest kindred, lest some tongue
Be faithless to the fear yet unbetrayed;
Peace in the Tyrant's palace, where the throng
Waste the triumphal hours in festival and song."

There was desolation in the realm of France. The long periods of war had denuded the country of its riches. The civil war had ruined some of its most prosperous provinces while the invading forces devastated the regions through which they passed. As early as August 13, 1814, Shelley wrote to his wife, Harriet, "the last two days we passed over the country that was the seat of war. I cannot describe to you the frightful desolation of this scene; village after village entirely ruined and burned, the white ruins towering in innumerable forms of destruction among the beautiful trees. The inhabitants were famished; families once independent now beg their bread in this wretched country; no provisions; no accommodation; filth, misery and famine everywhere." He had this miserable scene in his mind when, in his Preface to the Revolt of Islam, he admitted to "have seen the theatre of the more visible ravages of tyranny and war; cities and villages reduced to scattered groups of black and roofless houses and the naked inhabitants sitting famished upon their desolated thresholds." In Argolis also, the whole country was similarly devastated. The "few, lone" ears of corn were destroyed. The parching air dried up all moisture; "beasts, birds and insects" were carried away in thousands. Famine stalked in the realm and an unknown fear,

<sup>1</sup> Revolt of Islam, X, x ii.

a vague sickening dread, suddenly fell upon its inhabitants, sinking deep into their hearts and destroying the very foundations of their personality. The entire scene is only an imaginative, and consequently heightened, reconstruction of what the poet himself saw during his journey across France.

"There was no food, the corn was trampled down
The flocks and herds had perished; on the shore
The dead and putrid fish were ever thrown;
The deeps were foodless, and the winds no more
Creaked with the weight of birds, but, as before
Those winged things sprang forth, were void of shade;
The vines and orchards, Autumn's golden store,
Were burned;—so that the meanest food was weighed
With gold, and Avarice died before the God it made.

The Revolt of Islam is thus replete with reminiscences of the revolutionary movement in France. The most striking episodes of the epic, are closely modelled on similar events in French history while its very atmosphere of thought and action is redolent of French society during the greatest upheaval of its history. It will, however, be quite erroneous to regard the poem itself as a mere record of the incidents of the French Revolution. Shelley went to France for his materials indeed; but these materials were transmuted by his imagination before they were enshrined in his poetry. The facts of the Revolution were mere data for creating the ideal world of his imagination. Shelley did not want to write history, nor formulate any political theory. He was a poet and his object was plainly to compose "a poem, in the cause of a liberal and comprehensive morality." He wanted to create "beautiful idealisms of moral excellence," and fervently hoped that his creations might instill into the mind of his readers "a virtuous enthusiasm for doctrines of liberty and justice." Accordingly the poet brooded over these incidents and sought out their true significance in the history of mankind. They stirred his emotions, and through their influence, there gradually grew up before him visions of the future of humanity, of revolutions uncontaminated by bloody excesses. These vague and indefinite shapes became definite and distinct; they floated before the poet's eye demanding expression and the result was the magnificent imaginative world of the *Revolt of Islam*.

6

## Conclusion.

From a critical study of the works of Shelley it is apparent that the poet was, very early in life, attracted by the French Revolution. It seemed to him to be a distinct and significant stage in the development of human nature; and he, consequently, studied its different aspects with great care and insight. knowledge of the gradual stages in the progress of this great upheaval was so accurate that in his critical estimate of the revolution, the poet always revealed its true significance. could give a vivid and truthful description of pre-revolutionary France, her social iniquities, her religious intolerance and her political absolutism. The alternations of joy and fear, and the intellectual ferment which characterised her inhabitants during this critical period of her history also attracted his attention. He could appreciate the ardour of the revolution, the disinterested enthusiasm of its leaders and at the same time point out, with an unerring finger, the blemishes and defects which brought about its failure. The apparent desolation of all hopes for the future redemption of Humanity could not crush him down; on the contrary, the revolutionary movement itself, appeared before his mind's eye, in its true colours, as both a warning and a sign of promise.

His poems were highly coloured by his studies of the revolutionary movement in France. His descriptions of the misery

of the poor, the oppression of the rich, the tyranny of Princes and Prelates were all reminiscent of the French Revolution. Even when he sought to create imaginary realms of fancy the state of French society always stood in the background of his mind. The episodes he depicted were remarkable in their resemblance to similar events in French history. His Argolis, the world he pictured in Queen Mab can very often be mistaken for the Paris of the XVIII century. Yet, in spite of these close similarities, the shaping power of his imagination transformed the materials afforded by the French Revolution; his inspiration created out of them a world which, underneath superficial resemblances, showed signs of an essential difference. His political theories, his individualistic vision of the Human Millennium all influenced his poetry and differentiated it from actual facts of history. In several of the characters of his poems we discern the typical hero of the revolutionary movement, with his hopes and fears, his enthusiasm and bitter disillusionment. But even in them we observe characteristics which are more in conformity with the ideals of the poet than with actual personalities of history. The pacific tendency of Shelley's thought, his predilection for the doctrine of non-resistance made his characters tolerant even in the midst of popular frenzy. They were never carried away by the swift currents of thought prevalent in their age; the passions of the revolutionary movement could never touch them; on the contrary, they stood steadfast in their conviction and always sought to guide popular activities into channels of ordered progress. In several of them again, we have the shrewd suspicion that the poet was expressing, by way of contrast, his considered opinion regarding the excesses of the revolutionary movement.

The years 1810 to 1817 marked the period when the influence of the French Revolution was the strongest on the mind of Shelley. The numerous references to the movement in his letters and pamphlets, the many critical analyses of its merits and defects, its mission and significance, that we find introduced by way of

warning or encouragement in his Addresses to the Irish People or his Proposals for an Association of Philanthropists or his Preface to the Revolt of Islam show that he was, all this time, under the influence of the revolutionary movement in France. His youthful outbursts in favour of regicides and enthusiasts, his descriptions of incidents closely approximating to events in France, all point to the same direction. In fact the Revolt of Islam is, to a very great extent, the result of his studies of the French Revolution and as such marks a distinct stage in the development of his mind.

In course of time, however, this great influence gradually passed away from his mind. Contemporary events in Europe, especially in England, became too important to be overlooked; they usurped the most prominent place in the imaginative world of his poetry. Shelley's later poems celebrated the liberation of Greece, Naples or Spain. The efforts of patriots to break off the shackles of despotism in contemporary Europe inspired him with glowing verses and it is a very significant fact that the only reference to the French Revolution in *Prometheus Unbound* has little organic relationship with the development of its plot. Shelley no longer lived in the past; he was now an ardent student of the present.

# রাগাত্মিকা পদের ব্যাখ্যা

নিত্যের আদেশে বাশুলী চলিল সহজ জানাবার তরে। ভ্রমিতে ভ্রমিতে নানুর গ্রামেতে ১ প্রবেশ যাইয়া করে। বাশুলী আসিয়া চাপড মারিয়া চণ্ডীদাসে কিছ্ইকয়। করহ যাজন সহজ ভজন ইহা ছাড়া কিছু " নয়॥ ছাড়ি জপ তপ সাধহ \* আরোপ একতা করিয়া মনে। যাহা কহি আমি তাহা শুন তুমি শুনহ সচেষ্ট মনে **'**॥ বস্থুতে গ্রহেতে করিয়া • একত্রে • ভজহ তাহাই ¹ নিতি। বাণের সহিতে সদাই যজিবে ৮ সহজের এই রীভি ।। দক্ষিণ দিগেতে ১° কদাচ না যাবে ১° যাইলে প্রমাদ হবে। এই কথা মনে ভাব রাত্রি দিনে আনন্দে থাকিবে তবে॥

নারগ্রাতে, বিপু ২৮৮; নালগ্রামেতে, বিবর্ত্তবিলাস। বিপু ২৮৮।
 জান, বিপু ২৮৮। করহ, পসং। তার্ষট্রসনে, পসং। ত-ত একতা করিয়া, বিপু ২৮৮।
 তাহার, পসং। দুর্ঝিতে, পসং। নিতি, বিপু ২৮৮।
 ০-১০ দেশেতে না যাবে কদাচিতে, পসং।

পরকীয়া রতি যাহারে কহয়ে '
সেই সে আরোপ সার।
তোমার আরোপ ' রজক-ঝিয়ারি
রামিনী নাম ' যাহার '॥
বাশুলী আদেশে কহে চণ্ডীদাসে
শুনহে দিজের স্কৃত।
একথা লহরি ' না জানে যে জনা
সেই সে কলির ভূত॥

## ব্যাখ্যা

১। নিত্য। যাহা অনাদি অনন্ত ও অক্ষয় অর্থাৎ জন্ম-মৃত্যু-বিকারাদি-রহিত এবং চিরস্থায়ী তাহাই নিত্য-সংজ্ঞক। "সর্ববকাল-বর্ত্তমানহং হি নিত্যত্বম্" ইহা শ্রীভাষ্টের উদ্ধৃত বচন। শাস্ত্র একমাত্র ব্রহ্মকেই নিত্য-সংজ্ঞায় অভিহিত করিয়াছেন। গীতায় আছে—

> অবিনাশি তু তদ্বিদ্ধি যেন সর্কমিদং ততম্। বিনাশমব্যয়স্থাস্থা ন কশ্চিৎ কর্ত্তুমর্হতি॥ ২।১৭

অন্যত্র, "অক্ষরং পরমং ব্রহ্ম" (ঐ, ৮।৩); "তদেতদক্ষরং ব্রহ্ম", "তদমূতং" (মূণ্ডক উঃ, ২।২।২) ইত্যাদি। \* আবার ব্রহ্ম হইতে উৎপন্ন বলিয়া জীবাত্মারও নিত্যত্ব স্বীকৃত হইয়াছে, যথা—

"অজো নিত্যঃ শাশতোহয়ং পুরাণো ন হন্ততে হন্তমানে শরীরে।" —( কঠ উঃ, ২া১৮),

অর্থাৎ শরীর ধ্বংস হইলেও আত্মার বিনাশ নাই। অতএব দেখা যাইতেছে যে শাস্ত্রাদিতে জীবাত্মা ও পরমাত্মা সম্বন্ধেই নিত্য-সংজ্ঞা প্রযুক্ত হইয়া থাকে।

কহিয়া, পসং। <sup>3</sup> ভজন তোমারি, পসং। <sup>9</sup>-<sup>9</sup> বলিয়ে জারে, বিপু ২৮৮
 লবেনা পসং।

আলোচ্য পদটীতে যে নিত্য শব্দ ব্যবহৃত হইয়াছে তাহার প্রকৃত মর্ম্ম গ্রহণ করিতে হইলে এই জাতীয় অফ্রান্থ পদে ব্যবহৃত নিত্য শব্দের প্রয়োগ লক্ষ্য করা উচিত। বঙ্গীয় সাহিত্য-পরিষদ্ কর্তৃক প্রকাশিত চণ্ডীদাসের পদাবলীর ৭৬৫ সংখ্যক পদে আছে—"সেই তিন জন নিত্যের কে ?" আবার আলোচ্য পদটীতেও আছে—"নিত্যের আদেশে বাশুলী চলিল" ইত্যাদি। অতএব স্পায়টই বুঝা যাইতেছে যে এখানে নিত্য শব্দ দ্বারা নিত্যত্ব-সমন্বিত কাহাকেও লক্ষ্য করা হইয়াছে, যাঁহার আদেশে বাশুলী চলেন, এবং যাঁহার সহিত সম্পর্কিত "তিন জনের" কথাও আলোচ্য পদটীতে জানা যায়। আবার উক্ত পদাবলীয় ৭৭৩ নম্বরের পদে আছে—"এক দেহ হয়ে নিত্যেতে যাবে", এবং "বাশুলী চলিয়া নিত্যেতে গেলা"। এখানে নিত্য শব্দ স্থানবাচক। অতএব প্রথমতঃ নিত্য-সংজ্ঞক এক কর্ত্তা, এবং দ্বিতীয়তঃ নিত্য-সংজ্ঞক একটী স্থানের সন্ধান পাওয়া যাইতেছে। এখন সহজিয়া মতে ইহাদের স্বরূপ কি তাহা নির্ণয় করিতে হইবে। প্রথমতঃ আমরা নিত্যম্থানের সম্বন্ধেই আলোচনায় প্রবৃত্ত হইব। গীতাতে ভগবান বলিয়াছেন যে তাঁহার একটী নিত্যম্থান আছে—

অব্যক্তো২ক্ষর ইত্যুক্তস্তমাহুঃ পরমাং গতিম্। যৎ প্রাপ্য ন নিবর্ত্তন্তে তদ্ধাম পরমং মম ॥ ৮।২১

সেই ধামটা কিরূপ ?

ন তস্তাসয়তে সূর্য্যোন শশাস্কোন পাবকঃ। যদগত্বা ন নিবর্ত্তত্তে তদ্ধাম পরমং মম॥ ১৫।৬

আবার উপনিষদে ব্রহ্মলোক-সম্বন্ধে লিখিত হইয়াছে—

ন তত্র সূর্য্যো ভাতি ন চন্দ্রতারকং নেমা বিহ্যুতো ভান্তি কুতোহয়মগ্নিঃ। ভমেব ভান্তমনুভাতি সর্বাং তম্ম ভাসা সর্বামিদং বিভাতি॥ ২।২।১০

ছান্দোগ্য উপনিষদের ৩)২২৬, ৩)২৩৭, ৩)২৩৮, ৮।৫।০ প্রভৃতি মন্ত্রেও বৈকুণ্ঠ, শেতদ্বীপ, এবং অনস্তাসন নামক স্বর্গরাজ্যের বিবরণ পাওয়া যায়। শুধু গীতা-উপনিষদ নহে প্রত্যেক শাস্ত্রেই এইরূপ এক একটা নিত্যস্থানের পরিকল্পনা আছে। পার্থক্যের মধ্যে এই যে কেহ তাহাকে ব্রহ্মলোক, কেহ শ্বেতদ্বীপ, অনস্তাসন প্রভৃতি সংজ্ঞায় অভিহিত করেন। সহজিয়ারাও এইরূপ একটা নিত্যস্থানের পরিকল্পনা করিয়াছেন। সেখানে "নিত্যের মানুষ" বা "স্বতঃসিদ্ধ মানুষ" বাস করেন। অমৃতরত্নাবলীতে আছে—

স্বতসিদ্ধ মানুষ আছে সদানন্দ দেশ।

\* \* 2/2

সেই মানুষের হয় সদানন্দ গ্রাম। নিত্যের মানুষ সেই নিত্যবস্ত ধাম।

এবং সেখানে

চক্র সূর্য্যোদয় নাই, না চলে পবন। নীলকান্তি চক্রকান্তি সূর্য্যকান্তি হয়। এ তিনের কান্তি-ছটায় হয় সূর্য্যোদয়॥ ঐ

অতএব দেখা যাইতেছে যে সহজিয়াদের নিত্যস্থান গীতা-উপনিষদের নিত্যস্থানেরই অনুরূপ স্থানবিশেষ। এই স্থানটাকে সহজিয়ারা গুপ্তচক্রপুর, সহজপুর, সদানন্দগ্রাম, নিত্যরন্দাবন প্রভৃতি আখ্যায় অভিহিত করেন। অমৃতর্সাবলীতে আছে—

গুপ্তচন্দ্রপুর

সেহ অনেক দুর

চৌদ্দ ভুবনের কাছে।

নাহিক জরা

কেহো নহে মরা

কি জাতি মানুষ আছে।

কি জাতি মন্দির নহে সে গোচর

রস কোন্ হয় তার ?

তাহার ভিতর

কিশোরী-কিশোর

না হয় গোচর কার।

3,5

সেই স্থান অক্ষয়

যুগে যুগে রয়

প্ৰলয়ে নাহিক যান॥

্সূৰ্য্য নাহি চলে

বেদ নাহি বলে

পবনের নাহি গঙ্জি।

না চলে চন্দ্ৰ

নাশয়ে ধন্দ

কিবা সে স্থানের জ্যোতি॥ ইত্যাদি

আত্মতত্ত্ব-গ্রন্থে আছে—

সর্ব্বোপরি নিত্যরুন্দাবন অবস্থিত। সেখানে রত্নসিংহাসনে কিশোর-কিশোরী বিরাজমান।

এই নিত্যস্থানের অবস্থিতি-সম্বন্ধে অমৃতরত্নাবলীতে আছে—

বিরজা নদীর পার সেই দেশখান। সহজপুর, সদানন্দ নামে সেই গ্রাম॥

অতএব আমরা দেখিতে পাইতেছি যে এইরূপ বিভিন্ন নামে পরিচিত নিত্যস্থানটী বিরজা নদীর তীরে অবস্থিত, এবং সেই বিরজার তীরে মায়াও থাকেন—

বিরজা নদীর পার মায়ার বসতি। — নিগ্ঢ়ার্থপ্রকাশাবলী।

সংস্কৃত ধর্ম্মগ্রন্থাদিতেও এই বিরজার নাম উল্লিখিত আছে। ব্রহ্মবৈবর্তপুরাণে (৪৯ অধ্যায় ) পাওয়া যায় যে বিরজা একজন গোপী ছিলেন। রাধার ভয়ে তিনি গলিয়া গোকুলে নদী রূপে প্রবাহিতা হন। এই জন্মই বোধ হয় সহজিয়াদের আগম-গ্রন্থে লিখিত হইয়াছে—

সূর্য্যের মানসকতা বিরজা আপুনি। তেঞি সে জমুনা বলি সূর্য্যের নন্দিনী॥ বিরজা দ্রবিত যেই জমুনা আখ্যান। ইত্যাদি

অর্থাৎ বিরজা সূর্য্যের মানসী কন্তা, তিনি "দ্রবিত" হইয়া যমুনার স্থিতি করিয়াছিলেন। চৈতন্যচন্দ্রোদয় নাটকের পঞ্চম অঙ্কেও বিরজাকে সূর্য্যের কন্তা বলা হইয়াছে, যথা—

চিদানন্দভানোঃ সদানন্দসূনোঃ পরপ্রেমপাত্রী দ্রবব্রহ্মগাত্রী। অঘানাং লবিত্রী জগৎক্ষেমধাত্রী পবিত্রীক্রিয়ান্নো বপুর্মিত্রপুত্রী॥ উক্ত গ্রন্থের তৃতীয় অঙ্কে বিরজা ও তত্তীরবন্তী বৃন্দাবনের এই বিবরণ আছে—

যৎপারে বিরজং বিরাজি পরমব্যোমেতি যদগীয়তে নিত্যং চিনায়ভূমি-চিনায়লতাকুঞ্জাদিভির্মঞ্জুলন্। সান্দ্রানন্দমহোময়েঃ খগমগ্রাতৈর্ব তং সর্বত-স্তদরন্দাবনমীক্ষ্যতে কিমপরং সম্ভাব্যমক্ষ্ণোঃ ফলম্॥

ভগবৎসন্দর্ভের ৩০শ অঙ্কেও নিম্নলিখিত প্রকার বিবরণ পাওয়া যায়—

প্রধান-পরমব্যোদ্ধোরন্তরে বিরজা নদী বেদান্ধস্বেদজনিততোরিঃ প্রস্রোবিতা শুভা। তস্থাঃ পারে পরব্যোম ত্রিপার্ভূতং সনাতনম্ অমৃতং শাশ্বতং নিত্যমনন্তং পরমং পদম্। শুদ্ধসন্ত্রময়ং দিব্যমক্ষরং ব্রহ্মণঃ পদম্ অনেক-কোটিসূর্যাগ্রিতুল্যবর্চসমব্যয়ম্। ইত্যাদি

অতএব দেখা যাইতেছে যে এই যে সদানন্দ চিনায় অনন্ত শাশত বিরজা নদীতীরবর্ত্তী ভূমি, তাহাই নিত্যলোক। এইরপ নদীতীরবর্ত্তী নিত্যলোকের কল্পনা উপনিষদেও পাওয়া যায়। কোষিতকী-ব্রাহ্মণ-উপনিষদে (১০০) ব্রহ্মলোক সম্বন্ধে লিখিত আছে যে, ঐ স্থানে এর নামে হ্রদ, বিজরা (জরা-রহিত, অর্থাৎ নিত্যক্তরাপক) নামে নদী, ইল্য নামে কল্পর্ক্ষ, সালজ্য নামে পুরী ইত্যাদি বর্ত্তমান আছে। উপনিষদ ব্রহ্ম লইয়া আলোচনা করিয়াছেন, কাজেই ঐ নিত্যস্থানের নাম করিয়াছেন ব্রহ্মলোক, আর বৈঞ্চবগণ কৃঞ্চলীলাপ্রিয় বলিয়া ক্ষের কৈশোর-লীলাস্থান বৃন্দাবনের নামে তাহারই নামকরণ করিয়াছেন নিত্যক্ষণাবন। চৈতন্যচরিতামতের আদিলীলার পঞ্চম পরিচ্ছেদে, এবং মধ্যলীলার বিংশ পরিচ্ছেদেও বিরজার তীরবর্ত্তী নিত্যস্থানের উল্লেখ আছে, যথা—

সেই পুরুষ বিরজাতে করিল শয়ন।
কারণাব্দিশায়ী নাম জগত-কারণ॥
কারণাব্দির পারে হয় মায়ার নিত্য স্থিতি।
বিরজার পারে পরব্যোমে নাহি গতি॥ মধ্য, ২০শ পরি।

এখানে বলা হইয়াছে যে কারণান্ধির পার পর্য্যন্ত মায়ার অধিকার, কিন্তু বিরজার তীরবর্ত্তী পরব্যোমে তাহার গতি নাই। যাহারা রজঃশূন্য তাহারা যে মায়ামুক্ত তাহাতে সন্দেহ নাই, অতএব পরব্যোম নামক নিত্যস্থানের অধিবাসীরা মায়ারহিত অর্থাৎ মুক্ত পুরুষ। আর যাহারা জরা-রহিত তাহাদিগকেও মুক্ত বলা যায়, কারণ তাহারাও নিত্যত্বের গুণবিশিষ্ট। অতএব এখানে বিরজা ও বিজরা শব্দঘয় একই উদ্দেশ্যেই প্রযুক্ত হইয়াছে তাহা বলা যাইতে পারে। এই নদীঘয়ের উক্ত প্রকার নামকরণেরও একটা সার্থকতা আছে।

চৈত্যচরিতামূতকার এই নিত্যস্থানের স্বরূপ-সম্বন্ধে লিখিয়াছেন—

চিন্তামণিভূমি কল্পবৃক্ষময় বন।
চর্ম্মচক্ষে দেখে তারে প্রপঞ্চের সম॥
প্রেমনেত্রে দেখে তার স্বরূপ প্রকাশ। আদির পঞ্চমে।
আর ইহারই প্রতিধ্বনি করিয়া রসকদম্ব-কলিকা গ্রন্থে লিখিত হইয়াছে—

সেই ব্ৰজ অনিমিত্ত চিদানন্দময়।

অতএব আমরা দেখিতে পাইতেছি যে সহজিয়া মতে নিত্যস্থানটা বিরজ্ঞার তীরবর্ত্তী।
ইহা সহজপুর, সদানন্দগ্রাম, গুপ্তচন্দ্রপুর প্রভৃতি আখ্যায় অভিহিত হয়। ইহা
জরামৃত্যু-রহিত অক্ষয় স্থানবিশেষ, প্রলয়েও যাহার ধ্বংস হয় না। সেখানে
চন্দ্র, সূর্য্য বা পবনের গতি নাই, অথচ নিজ জ্যোতিতে সেই স্থান আলোকিত
হইয়া থাকে। ইহা অনিমিত্ত চিদানন্দময় স্থান, যেখানে রত্নসিংহাসনে কিশোরকিশোরী বিরাজ করেন। এইরূপ একটা নিত্যস্থানের পরিকল্পনা যখন সহজিয়া
গ্রন্থাদিতে পাওয়া যায় তখন এই স্থানকে লক্ষ্য করিয়াই যে সহজিয়া পদাবলীতে
মিত্যস্থানের উল্লেখ করা হইয়াছে তাহা স্থীকার করা ভিন্ন গত্যন্তর নাই।

এখন আমরা দেখিতে চেফা করিব যে এই নিত্যস্থানের দেবতা কে? এখানে কিশোর-কিশোরী রত্ন-সিংহাসনে বিরাজ করেন, আর এই কিশোর-সম্বন্ধে চরিতামূতকার লিখিয়াছেন—

বৃন্দাবনে অপ্রাকৃত নবীন মদন।
কামগায়ত্রী কামবীজে যার উপাসন॥ মধ্যের অফমে।
এই অপ্রাকৃত নবীন মদন যিনি, তিনিই—

রসময় মূর্ত্তি কৃষ্ণ সাক্ষাৎ শৃঙ্গার। চরিতামূত, মধ্যের নবমে। অর্থাৎ সেই কৃষ্ণ সাক্ষাৎ শৃঙ্গার রসের প্রতিমূর্ত্তি। উপনিষদে জ্ঞানমার্গের উপাসনার কথা প্রধানতঃ আলোচিত হইয়াছে বলিয়া ভগবান্কে সচ্চিদানন্দ বলা হইয়াছে আর বৈঞ্চবদের প্রেমের উপাসনায় তিনিই রস-প্রেমময় কৃষ্ণমূর্ত্তিতে ভক্তের নিকট প্রতিভাত হইয়াছেন। সচ্চিদানন্দ ভগবানের ধারণা বৈষ্ণবদেরও আছে। চরিতামৃতের আদির চতুর্থে লিখিত হইয়াছে—

সৎ চিৎ আনন্দপূর্ণ কৃষ্ণের স্বরূপ। একই চিচ্ছক্তি তাঁর ধরে তিন রূপ॥ আনন্দাংশে হলাদিনী, সদংশে সন্ধিনী। চিদংশে সন্ধিৎ যারে জ্ঞান করি মানি॥

## আর এই—

হলাদিনীর সার প্রেম প্রেমসার ভাব। ভাবের পরমকাষ্ঠা নাম মহাভাব॥ মহাভাবস্থরূপা শ্রীরাধা ঠাকুরাণী। ঐ

জ্ঞানমার্গের উপাসনায় ভগবানের সৎ ও চিৎ শক্তির প্রাধান্য সূচিত হইয়াছে, আর বৈষ্ণবগণ প্রেমমার্গের উপাসনায় হলাদিনী শক্তিকে প্রাধান্ত দিয়া রাধাকে মহাভাবের স্বরূপা বলিয়া কল্পনা করিয়াছেন। ইহা কেবল উপাসনার প্রকার-ভেদ মাত্র, বস্তুতঃ একই ভগবানের বিভিন্ন শক্তির উপাসনা বিভিন্ন প্রকারে বিভিন্ন সম্প্রদায় দারা এই জগৎ-মধ্যে প্রচারিত হইয়াছে।

এই যে প্রেমময় কৃষ্ণ, তাঁহার সম্বন্ধে সহজিয়াদের ধারণা একটু বিভিন্ন রকমের। রতিবিলাস-পদ্ধতি গ্রন্থে পাওয়া যায়—

গোপেন্দ্র-নন্দন কৃষ্ণ এক হয় অন্য।
যতুবংশে উদ্ভব সেই কৃষ্ণ ভিন্ন॥
বন্দাবনে সদাস্থিতি গোপবংশ সেই।
গমনাগমন করে যতুবংশ সেই॥

অর্থাৎ যতুবংশে উদ্ভব কৃষ্ণ ও গোপেন্দ্রনন্দন কৃষ্ণ এই উভয়ে এক নহেন। এখানে আর একটা নূতন তত্ত্বের সন্ধান পাওয়া যাইতেছে—গোপেন্দ্রনন্দন কৃষ্ণ ও যতুবংশে উদ্ভব কৃষ্ণ এক নহেন। এই সিদ্ধান্ত দারা সহজিয়ারা কি বুঝাইতে চাহেন, প্রথমতঃ তাহারই সন্ধান করা যাউক।

যতুবংশে যে কৃষ্ণ জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন, তিনি ভগবানের অবতার মাত্র; এইরূপ অবতার-মূর্ত্তি পরিগ্রহ করিয়া ভগবান্ বহুবার পৃথিবীতে গমনাগমন করিয়াছেন। কিন্তু গোপেন্দ্রনন্দন যে কৃষ্ণ, তাঁহার গমনাগমন নাই, তিনি নিজ্য-বৃন্দাবনে সর্ববদাই বাস করেন। তাঁহার জন্মও নাই, মৃত্যুও নাই, তিনি শাশ্বত ও নিজ্য। পূর্বেবাক্ত কৃষ্ণ-সম্বন্ধে চণ্ডীদাস বলিয়াছেন যে তিনি—

> মরণে জীবনে করে গতাগতি ক্ষীরোদ-সায়রে ধাম॥ পদ নং ৩৪৮।

ক্ষীরোদসাগরে নারায়ণ যোগনিদ্রায় শায়িত থাকেন, তিনিই নানা অবতারের মূল কারণ, এবং প্রচলিত বিশ্বাস মতে ষড়ৈশ্বর্য্যপূর্ণ ভগবান্। গৌড়ীয় বৈষ্ণবৃগণ এই ঐশ্বর্য্য-ভাবাত্মক উপাসনা পরিত্যাগ করিয়া মাধুর্য্য-ভাবের উপাসনা গ্রহণ করিয়াছেন। চরিতামূতে আছে—

> ঐশ্বৰ্য্য-ভাবেতে সব জগত মিশ্ৰিত। ঐশ্বৰ্য্য-শিথিল প্ৰেমে নাহি মোর প্ৰীত॥

> > ইত্যাদি। আদির চতুর্থে।

কাজেই মাধুর্য্য-ভাবের উপাসনায় ঐশর্য্যের স্থান নাই। কৃষ্ণ যে ভগবান্ একথা স্বীকার করিতেও যেন বৈষ্ণবর্গণ দিধা বোধ করেন, কারণ চরিতামূতে আছে—

> ব্রজ লোকের ভাবে পাই তাঁহার চরণ। তাঁরে ঈশ্বর করি নাহি জানে ব্রজজন॥ মধ্যের নবমে।

ইহারই প্রতিধ্বনি একথানা সহজিয়া গ্রন্থে এই ভাবে মিলিতেছে—

যদি কহ কৃষ্ণ হয় পরম ঈশ্বর। ইহা যদি মনে কর যাবে ধামান্তর॥

বিশ্ববিত্যালয়ের পুথি নং ৫৬২।

এই যে ঐশরিক ভাব-বিবর্জ্জিত কৃষ্ণের ধারণা ইহা মাধুর্য্য-উপাসনার ভিত্তি-স্বরূপ। পঞ্চরাত্র, গীতা, ভাগবত, বিষ্ণুপুরাণ, হরিবংশ প্রভৃতি গ্রন্থে প্রধানতঃ কৃষ্ণের ঐশরিক লীলাই বর্ণিত হইয়াছে। ইহাই ছিল চৈতগ্য-পূর্ববর্ত্তী বৈষ্ণব-ধর্ম্মের বিশেষত্ব। উক্ত কোন কোন গ্রন্থে ঐশর্য্য-মিশ্রিত মাধুর্য্য-লীলারও বর্ণনা পাওয়া যায়। কিন্তু গোড়ীয় বৈষ্ণবর্গণ পূর্ণ মাধুর্য্যময় উপাসনার পক্ষপাতী। কাজেই তাঁহাদের মতের সঙ্গে পূর্ববর্তী বৈষ্ণব মতের একটা বিশেষ পার্থক্য পরিলক্ষিত হইতেছে। বস্তুতঃ গোড়ীয় বৈষ্ণবৰ্গণ চৈত্যদেবের শিক্ষার প্রভাবে মানবীয় মনোবিজ্ঞানের উপর ভিত্তি করিয়া এক নূতন মতবাদের স্থষ্টি করিয়াছেন। চরিতামূতে আছে—

> মোর পুত্র মোর সখা মোর প্রাণপতি। এই ভাবে করে যেই মোরে শুদ্ধ ভক্তি॥ আপনাকে বড় মানে—আমাকে সম হীন। সেই ভাবে আমি হই তাহার অধীন॥ আদির চতুর্থে।

অর্থাৎ সখ্য, দাস্থা, বাৎসল্য ও মধুর এই চারিটী ভাব লইয়া ভগবানের উপাসনা করিতে হইবে। ইহাই মাধুর্য্য-ভাবের উপাসনার গূঢ়তত্ত্ব। ইহার মধ্যে আবার মধুর ভাবের উপাসনাই শ্রেষ্ঠ। ইহা স্বকীয়া-পরকীয়া-ভেদে দিবিধ, তন্মধ্যে পরকীয়াই শ্রেষ্ঠতর। চরিতামূতে আছে—

> পরকীয়া ভাবে অতি রসের উল্লাস। ব্রজ বিনা ইহার অন্যত্র নাহি বাস॥ আদির চতুর্থে।

চণ্ডীদাস লিখিয়াছেন—

পরকীয়া ধন

সকল প্রধান

যতন করিয়া লই।

এবং

প্রকীয়া রতি

করহ আরতি

সেই সে ভজন সার॥ পদ নং ৭৯৫, ৭৭১।

বৈষ্ণবৰ্গণ প্ৰেমের সাধনায় এই পরকীয়া রসকেই সর্বশ্রেষ্ঠ আসন প্রদান করিয়াছেন। ইহাই মাধুর্য্য-উপাসনার শ্রেষ্ঠ স্তর বলিয়া তাঁহারা বিধাস করেন। কোন প্রকার থেয়ালের বশে তাঁহারা ইহা করেন নাই। কারণ আমরা পূর্ব্বেই বলিয়াছি যে মানবীয় মনস্তত্ত্বের বিশ্লেষণ করিয়া তাঁহারা এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছিলেন। গীতা জ্ঞানমার্গীয় নিক্ষাম ভক্তি ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ভাগবতেও ভক্তির উৎকর্মতা প্রদর্শিত হইয়াছে, কিন্তু বৈষ্ণবদর্শনে এই ভক্তি ও পূর্ণ মাধুর্য্যময় প্রেমের পার্থক্য প্রচারিত হইয়াছে। ঐপ্র্যাময় ভগবানের কল্পনায় যে প্রীতির উদ্দেক হয়, তাহা ভয়মিশ্রিত; ইহাই ভক্তিরূপে কথিত হইয়া থাকে। ভগবান্ অসীম শক্তিশালী দেবতা, আর আমি ক্ষুদ্র জীব, এইরূপে ধারণার উপর

ভক্তির ভিত্তি প্রতিষ্ঠিত। কিন্তু বৈষ্ণবগণ প্রেমপন্থী বলিয়া এইরূপ বড় ছোট ভাব লইয়া যে প্রীতি তাহা পছন্দ করেন না। চরিতামূতে আছে—

> আমাকে ঈশ্বর মানে আপনাকে হীন। তার প্রেমে বশ আমি না হই অধীন॥ আদির চতুর্থে।

ইহার দার্শনিক কারণ এই যে, বড় ছোট ভাব লইয়া প্রকৃত প্রেম হয় না, কারণ প্রেমের রাজ্যে উভয় পক্ষই সমভাবাপন্ন হইবে। চণ্ডীদাস লিখিয়াছেন—

> পিরীতি রতন করিব যতন যদি সমানে সমানে হয়। পদাবলী, পদ নং ৭৮৩।

অতএব বৈষ্ণবগণ মনে করেন যে দেবতা ও মানুষের মধ্যে প্রকৃত প্রেম হয় না। রতিবিলাস-পদ্ধতিতে আছে—

জীবে ঈশ্বরে ইহার নাহি উপাদান। এবং ঈশ্বর স্বভাব যদি মাধুর্য্য আস্বাদয়। ভাবসিদ্ধ প্রেম তার কভু নাহি হয়॥ রত্নসার।

অতএব দেবতার ধারণা বিসর্জ্জন করিয়া মানবীয় ভাব অবলম্বন করিতে হইবে, নতুবা মাধুর্য্য রসের উপাসনা হইবে না। এই জন্মই বৈষ্ণবগণ যতুবংশোন্তব (অর্থাৎ ঐশবিক লীলার) কৃষ্ণকে গোপেন্দ্রনন্দন (ব্রজলীলার) কৃষ্ণ হইতে পৃথক্ করিয়াছেন, এবং কৃষ্ণের নরলীলাকে (অর্থাৎ ব্রজলীলাকে) তাঁহার অন্যান্য লীলা হইতে শ্রেষ্ঠ স্থান প্রদান করিয়াছেন। চরিতামৃতে আছে—

> কৃষ্ণের যতেক খেলা সর্বেবাত্তম নরলীলা নরবপু তাহার স্বরূপ।

> > মধ্যের একবিংশে।

কারণ--

প্রাকৃত নরলীলাতে মাধুর্য্যের সার।

বিশ্ববিভালয় পুথি নং ৫৭২।

অতএব মাধুর্য্য রসাত্মক ব্রজলীলার সথ্য, দাস্থ্য, বাৎসল্য ও মধুর-ভাবের ভগবৎ-প্রীতিই গোড়ীয় বৈষ্ণবগণের মতে সর্ববশ্রেষ্ঠ। ইহাতে দেবতাকে মানুষ করিয়া লওয়া হইয়াছে, কারণ মানুষের পক্ষে মানুষকে ভালবাসাই স্বাভাবিক। ভগবান্কে নিতান্ত আপনার করিয়া লইতে হইলে ইহা ভিন্ন মানুষের গত্যন্তর নাই। রামপ্রসাদ ও রামকৃষ্ণ পরমহংস দেব "মা" "মা" বলিয়া পাগল হইতেন, আর যাঁহারা ভগবান্কে ভালবাসেন তাঁহারাও আবেগবশে বাপ, মা, সখা প্রভৃতি সংজ্ঞাতেই ভগবান্কে আহ্বান করেন। অতএব বৈষ্ণবগণের মাধুর্য্য-রসের উপাসনা মানবীয় মনোবিজ্ঞানের ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত।

ইহার সবটাই ভাবরাজ্যের কথা; ভগবানের প্রতি প্রীতির স্বরূপ কি, তাহাই ইহাতে প্রদর্শিত হইয়াছে। এইজগ্যই শ্রীকৃষ্ণের মাধুর্য্য-লীলার ক্ষেত্র বৃদ্দাবনকে "অনিমিত্ত", "চিদানন্দময়" বলা হইয়াছে, এবং চরিতায়তে তাহাই "চিন্তামণি-ভূমি" বলিয়া উল্লিখিত হইয়াছে, যাহার স্বরূপ প্রেমনেত্রে দেখিতে হয়। ইহার নিত্য সংজ্ঞাও স্বাভাবিক, কারণ যতদিন মানব থাকিবে, ততদিন তাহাদের মনোর্ত্তির স্বাভাবিক ভাবপ্রবণতা লোপ পাইবে না, অতএব এই মাধুর্যাভাবের উপাসনা সকল সময়েই তাহাদের পক্ষে সহজ হইবে। বিশেষতঃ যখন ইহা সম্পূর্ণ ই অপ্রাকৃত স্তরের, তখন ইহার নিত্য মই স্বাভাবিক, কারণ ইহা একটা স্বতঃসিদ্ধ প্রেরণামাত্র, একটা অটল সত্যের ভাবময়ী অভিবাক্তি।

আর এই বৃন্দাবনে যে কৃষ্ণ বাস করেন তিনি চরিতামূত-কারের মতে "অপ্রাকৃত নবীন মদন"। কৃষ্ণ যখন অপ্রাকৃত, তখন বুঝিতে হইবে যে যতুবংশোদ্ভব প্রাকৃত কৃষ্ণের সহিত এই অপ্রাকৃত কৃষ্ণের সমন্ধ নাই। এখানে কৃষ্ণ শব্দ একটা সংজ্ঞা মাত্র, যাহার সাহায্যে একটা নূতন তত্ত্ব ব্যাখ্যাত হইয়াছে। তিনি "নবীন মদন", অর্থাৎ "স্পিরিপা, কামরূপা" লীলাকারী—

অপ্রাকৃত নবীন মদন বলি যারে। স্পষ্টিরূপা কামরূপা লীলা কহি তারে॥

রসতত্ত্বসার গ্রন্থ।

এই কৃষ্ণই কাম ও মদন এই ছুই নামে পরিচিত, তন্মধ্যে কুষ্ণতত্ত্ব কন্দর্প, আর রাধাতত্ব মদন।

> এক বস্ত তুই কাম মদন যার নাম। কৃষ্ণতত্ত্ব কন্দর্প রাধাতত্ত্ব মদন।

এবং

লোচনদাসের রসকল্পলতিকা।

ইহাদের একটা পুরুষ, অপরটা প্রকৃতি, যথা—

কাম আর মদন ছুই প্রকৃতি পুরুষ। চণ্ডীদাসের পদাবলী, ৭৭৫ নং পদ।

এই প্রকৃতি ও পুরুষরূপী রাধা এবং কৃষ্ণ পরস্পর অচ্ছেত্য সম্বন্ধে আবদ্ধ –

এমতি জানিহ ভাই প্রকৃতি পুরুষ।
পিরীতি প্রেমের লাগি দোহে দোহার বশ ॥
দোহার বিচ্ছেদ দোহে সহিতে না পারে।
তিলেক বিচ্ছেদ হইলে পরাণে সে মরে॥
বিশ্ববিত্যালয় পুথি নং ২৫৩৩।

রাধা ও কৃষ্ণের প্রেমলীলা ব্যাখ্যা করিতে সাধারণতঃ জীবাত্মা ও পরমাত্মা-তত্ত্ব লইয়া আলোচনা হইয়া থাকে, সেই জীবাত্মাও পরমাত্মা-সামিধ্যে প্রকৃতিরপা, কারণ একমাত্র কৃষ্ণই পুরুষ, আর সব প্রকৃতি। উল্লিখিত নূতন ব্যাখ্যাতেও আমরা সেই কথাই পাইতেছি। এই কৃষ্ণ অনন্ত ব্রক্ষাণ্ডের আধারস্বরূপ, আর রাধা তাঁহার ক্রীড়ার সাহায্যকারিণী শক্তিরপা—

অনন্ত ব্রহ্মাণ্ড ইহা সভার আধার। এবং কৃষ্ণ নিজশক্তি রাধা ক্রীড়ার সহায়। চরিতামৃত।

ইহা স্থূলভাবে বুঝিতে হইলে বলা যাইতে পারে যে বিজ্ঞানমতে আমরা যাহাকে Matter এবং Energy বলি, ইহা তাহারই নামান্তর মাত্র। Matter এবং Energy এই উভয়ের মিলনেই স্বস্থিকার্য্য চলিয়া থাকে, ইহাই বিজ্ঞানের সারতত্ত্ব। এইজন্মই কৃষ্ণকে "স্ব্প্তিরূপা কামরূপা" বলা হইয়াছে। রত্নসারে আছে—

যেই হেতু সর্বব চিত্ত আকর্ষণ করে।
স্থাবর জঙ্গম আদি সর্বব চিত্ত হরে॥
সকলের মন যেই কামে হরি লয়।
অতএব কামরূপে কৃষ্ণ নিশ্চয়॥

চরিতামৃতেও কৃষ্ণ-সম্বন্ধে বলা হইয়াছে—

পুরুষ যোষিৎ কিবা স্থাবর জন্তম। সর্ববচিত্তাকর্ষক সাক্ষাৎ মন্মথ মদন॥ মধ্যের অফ্টমে।

### বিবর্ত্তবিলাসে আছে---

কাম যার মহাকাম জগতে বিহরে।
মহাকাম পরমারাধ্য নন্দের নন্দন।
প্রাকৃত সে কামরূপে ব্যাপে জগজ্জন।

এই কৃষ্ণ কামরূপে সমস্ত জগতে বিরাজ করিয়া সকলের মন আকর্ষণ করিতেছেন। রামানন্দ বলিয়াছেন—

> রায় কহে, কৃষ্ণ হয় ধীর ললিত। নিরন্তর কামক্রীড়া যাঁহার চরিত॥ মধ্যের অফ্টমে।

এইরূপে পৃথিবীর মধ্যে নিজ শক্তির সঙ্গে নিরন্তর লীলা করিয়া কৃষ্ণ বিরাজমান আছেন। ইহা একটা অটল সত্য, যাহা পূর্বেও ছিল এবং পরেও থাকিবে। তাই বিবর্তবিলাসে লিখিত হইয়াছে—

সত্যরূপে জগৎমধ্যে করয়ে বিহার। এবং অভাবধি সেই লীলা এইরূপে হয়॥

অতএব মন্মথমদনরূপে রাধাক্নফের প্রেমলীলার নিত্য স্বীকৃত হইল। এই লীলাতে কৃষ্ণই নিত্যবস্তু, যাঁহা হইতে উৎপন্ন, এবং ওতপ্রোতভাবে মিলিত আছেন নিত্যরাধা। তাঁহারাই মূল পুরুষ এবং প্রাকৃতি, যাঁহাদের প্রেমলীলা জগতের সর্বত্রই বিরাজিত আছে। এই লীলা অনিমিত্ত চিদানন্দময়, নিত্য-রন্দাবনের অধিবাসী হইয়া প্রেমনেত্রে দেখিতে হয়। ইহা কেবল অনুভব করিবার জিনিব, ইহার প্রমাণ নাই।

প্রমাণ নাহিক মাত্র কেবল অনুভব।

সহজতত্ত্ব গ্রন্থ।

অতএব নিত্য শব্দ দারা এখানে কৃষ্ণকেই বুঝাইতেছে। দীপকোম্জ্বল গ্রন্থে আছে—

> নিত্য প্রকট কৃষ্ণ আছে সর্ববকাল। মাধুর্য্য-নগরে রহে অতি সে রসাল॥

এবং কলিকাতা বিশ্ববিত্যালয়ের ৩৪৩৬নং পুর্ণিতে আছে—

## নিত্যের স্বরূপ কৃষ্ণ জানিহ নিশ্চয়।

অনেকে এই নিত্য শব্দের ব্যাখ্যা করিতে যাইয়া নিত্যাদেবী প্রভৃতির কল্পনা করিয়াছেন; বৌদ্ধ প্রভাবের আভাসও কেহ কেহ প্রদান করিয়াছেন। কিন্তু একটু ভাবিয়া দেখিলেই বুঝা যাইবে যে চৈতন্ত-পরবর্তী সহজিয়া ধর্ম্মে বৈষ্ণবনতের প্রাধান্ত হেতু এখানে নিত্য শব্দে কৃষ্ণকে লক্ষ্য করাই স্বাভাবিক। যে সহজিয়ারা আপনাদিগকে বৈষ্ণব বলিয়া পরিচয় প্রদান করেন, তাঁহারা যে কৃষ্ণকেই প্রোষ্ঠ আসনে বসাইবেন তাহাতে অণুমাত্র সন্দেহ নাই। সহজিয়ারা তাঁহাদের প্রোষ্ঠ দার্শনিক তত্ত্বে দেবদেবীর অস্তিত্ব স্বীকার করেন না বলিয়াই এখানে কৃষ্ণের পরিবর্ত্তে নিত্য শব্দ প্রযুক্ত হইয়াছে, যেমন অসীম, অনন্ত প্রভৃতি বিশেষণ দারা ব্রহ্মকেই বুঝাইয়া থাকে। অতএব দেখা যাইতেছে যে এখানে নিত্যাদেবীর পরিকল্পনা সম্পূর্ণ ই অপ্রাসন্ধিক।

২। বাশুলী ঃ—বিশালাক্ষী নাম হইতে বাশুলী শব্দের উদ্ভব হইয়াছে, এই বিশ্বাস পূর্বেব ছিল, কিন্তু আজকাল অনেকেই বলিতেছেন যে বাসলী বাগীশরী শব্দের রূপান্তর মাত্র। বাগীশরী—বাইসরী—বাসরী—বাসলী। প্রায় হাজার বৎসরের প্রাচীন মালিনীবিজয়-তত্ত্বে মহাবিভার এক নাম বাসলী বলিয়া উল্লিখিত আছে। গয়ার বিষ্ণুপাদ মন্দিরের প্রবেশ দ্বারে "বাসিরী" নামে পরিচিতা চতুর্ভুজা সরস্বতী মূর্ত্তি আছে। নালুরের বাসলীও চতুর্ভুজা সরস্বতী মূর্ত্তি। এজন্ম বাসলী সরস্বতীর নামান্তর বলিয়াই বোধ হয়। (ইহার বিস্তৃত্ব আলোচনার জন্ম অধ্যাপক অমূল্যচরণ বিভাভূষণ মহাশ্রের 'সরস্বতী' নামক পুস্তকের ৯৮—১০০ পৃষ্ঠা দ্বেইব্য়।)

কিন্তু যে পদটা লইয়া আমরা এখানে আলোচনায় প্রবৃত্ত হইয়াছি, তাহা সহজিয়া পদ। অতএব সর্ববাগ্রে দেখা কর্ত্তব্য যে, কোন সহজিয়া পদে বাশুলী শব্দের কোন ব্যাখ্যা পাওয়া যায় কিনা। বাশুলী বিশালাক্ষী কি বাগীশ্বরী তাহা প্রধানতঃ ভাষা-বিজ্ঞানের আলোচনার বিষয়, ধর্ম্মব্যাখ্যায় আমাদের প্রধান অনুসন্ধানের বিষয় কি ভাবে সহজিয়ারা এই শব্দটা ব্যবহার করিয়াছেন। সাহিত্য-পরিষদ্ হইতে প্রকাশিত চণ্ডীদাসের পদাবলীর ৭৬৫ ও ৭৬৬ নম্বরের পদন্বয়ে এই বিষয়ের বিস্তৃত আলোচনা আছে। চণ্ডীদাসের প্রশ্নের উত্তরে বাশুলী বলিতেছেন—"মদরূপ ধরি আমি সে হই", অর্থাৎ মদ বা আনন্দের

প্রতিমূর্ত্তি বাশুলী দেবী। এখানে বাশুলী একটী দেবী-জ্ঞাপক সংজ্ঞা মাত্র, যাহা সহজিয়ারা বিশেষ অর্থে ব্যবহার করিয়াছেন। উক্ত ৭৬৫ ও ৭৬৬ নম্বরের পদ চুইটীর ব্যাখ্যা ইহার পরেই বিস্তৃত ভাবে আলোচিত হইবে, তখন ইহার অর্থ আরও স্পষ্ট ভাবে ফুটিয়া উঠিবে। কিন্তু এখানে এই কথা বলিলেই যথেষ্ট হয় যে সহজিয়ারা যাহা বলিয়াছেন, তাহা মানিয়া লইয়া তাহাদের ধর্মের গুঢ়তত্ত্বে প্রবেশ করিতে চেফা করাই বিজ্ঞানসম্যত অনুসন্ধানের প্রথা।

৩। সহজ—অনেকের একটা প্রান্ত ধারণা আছে যে গ্রীলোক লইয়া গুপ্ত সাধনা করাই সহজিয়া ধর্ম্মের এক মাত্র অঙ্গ। যাঁহারা এইরূপ অভূত ধারণা পোষণ করেন, তাঁহারা একবারও ভাবিয়া দেখেন না যে এইরূপ স্ত্রীলোক লইয়া সাধনার প্রথা অন্যান্য ধর্মেও বর্তমান আছে, অথচ ঐ সাধনাই সেই সকল ধর্ম্মের একমাত্র অঙ্গ নহে। তান্ত্রিক মতই যেমন শৈব ধর্ম্মের সারতত্ত্ব নহে. এবং মূর্ত্তিপূজা যেমন হিন্দুধর্ম্মের একমাত্র বিশেষত্ব নহে, রমণী লইয়া সাধনাও সেইরূপ সহজধর্ম্মের সর্ববস্ব নহে। ইহা সাধনার এক অঙ্গ মাত্র, এবং তাহাও প্রাথমিক স্তরের। পরকীয়ার দার্শনিক ব্যাখ্যা পর্মাত্মার সাধনা, নিদ্ধাম কর্ম্ম-প্রেরণা, পরধর্ম্ম-চর্চ্চা। আর সহজ-ধর্ম্মের প্রকৃত অর্থ মানবের স্বভাবজাত ধর্ম্ম, কারণ যে ধর্ম্ম যে বস্তুর সহিত একত্র উৎপন্ন হয় তাহাই তাহার সহজ। প্রেম আত্মার সহজ-ধর্ম্ম অতএব প্রেমের প্রসারতা বৃদ্ধি করিয়া সমগ্র জগৎকে আত্মবৎ মনে করাই সহজ ধর্ম্মের সারমর্ম্ম। এই প্রেমের সাধনাই বৈঞ্চব সহজিয়া ধর্ম্মের সর্ব্যপ্রান বিশেষত্ব। বৌদ্ধ সহজিয়া ধর্ম্মের অনেক ক্রিয়াকাণ্ড. আচার-ব্যবহারের সঙ্গে বৈঞ্চব সহজিয়া ধর্ম্মের বেশ মিল আছে, এই জন্ম একটা ধারণা বদ্ধমূল হইয়া গিয়াছে যে, বৌদ্ধ সহজিয়া ও বৈষ্ণব সহজিয়ায় বিভিন্নত: নাই। কিন্তু ইহা ঠিক নহে, কারণ বৌদ্ধ সহজিয়া জ্ঞানমূলক, আর বৈঞ্চব সহজিয়া ধর্ম্ম প্রেমমূলক। বাহ্য অঙ্গ-প্রত্যঙ্গে সাদৃশ্য থাকিলেও ইহাদের প্রাণ তুইটা তুই রকমের। একজন মানুষ জ্ঞানবৈরাগ্য লাভ করিয়া শুষ্ক দার্শনিক যুক্তিতর্কের সাহায্যে প্রমার্থতত্ত্ব বুঝাইতে প্রয়াস পাইতেছেন, আর অন্য একজন সরস হৃদয়ের আবেগ লইয়া প্রোমায়ত আস্বাদন করিতে ছুটিয়া চলিয়াছেন। বৌদ্ধ ও বৈষ্ণব সহজিয়ার পার্থক্য ঠিক এই ধরণের।

৪। নারুর = বীরভূম জেলাস্থ একটী গ্রাম, চণ্ডীদাসের সাধনার স্থান বলিয়া প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। অনেক রাগাল্মিকা পদে ইহার উল্লেখ দৃফ্ট হয়, কিন্তু কোন প্রামাণিক বৈঞ্চব গ্রন্থে ইহার সন্ধান পাওয়া যায় না। চণ্ডীদাসকে সহজিয়ারা সহজ সাধনার গুরু বলিয়া গ্রহণ করিয়াছেন, এবং প্রকৃতি লইয়া সাধনায় যে তিনি দক্ষ ছিলেন তাহাও প্রচার করিয়াছেন। তাঁহার প্রকৃতির নাম নাকি রামী। নান্নুরে তাঁহার ভিটাও প্রদর্শিত হইয়া থাকে। এই সকল কথার মূল্য কত তাহা পরবর্ত্তী আলোচনায় বিবেচিত হইবে।

ে। সহজ ভজন ইত্যাদি। বাশুলী আসিয়া চণ্ডীদাসকে সহজ ভজন যাজন করিতে বলিতেছেন। এ কোন্ চণ্ডীদাস, এবং এই পদটী কোন্ সময়ে লিখিত হইয়াছিল ? সহজিয়ারা একটা নব রসিকের দল গঠন করিয়াছিলেন, তন্মধ্যে বিস্তাপতি, জয়দেব ও চণ্ডীদাস এই তিনজন কবিকেই তাঁহারা শ্রেষ্ঠ স্থান প্রদান করিয়াছেন। জয়দেব গীতগোবিন্দের কবি, কিন্তু তাঁহার রচনায় সহজিয়া ধর্ম্মের কোন উল্লেখ নাই। বিভাপতিও অনেক বৈষ্ণবপদ রচনা করিয়াছিলেন. এবং সংস্কৃত গ্রন্থও লিখিয়াছেন, অথচ কোথাও তিনি নিজেকে সহজিয়া বলিয়া প্রচার করেন নাই। এই অবস্থায় সহজিয়াদের কথায় বিশাস করিয়া ইঁহাদিগকে সহজ সাধনার গুরু বলিয়া স্বীকার করা যায় কি ? চৈতগ্যদেব হইতে আরম্ভ ক্রিয়া গোস্বামীদের প্রত্যেকের এক একটা প্রকৃতির সন্ধান সহজিয়ারা দিয়াছেন, কিন্তু কেহই তাহা বিশ্বাস করে না। অথচ বিচ্চাপতি ও জয়দেবের সম্বন্ধে বিবিধ রসাল উপাখ্যান এই দেশে অবাধে চলিয়া যাইতেছে! রাগাজিকা পদ ছাড়া চণ্ডীদাসের এমন কোন রচনা নাই—যাহাতে তাঁহার সহজিয়া সম্পর্ক ধরা যাইতে পারে, তথাপি তিনি যে সহজ সাধনা করিতেন, এই বিশ্বাস অনেকের হুদয়েই বন্ধমূল হইয়া গিয়াছে। এই সকল সমস্থার মীমাংসার জন্ম প্রথমেই দেখা উচিত যে এই তিনজন কবি যে সময়ে বর্ত্তমান ছিলেন সেই সময়ে বৈষ্ণব সহজিয়া ধর্ম্মের অবস্থা কিরূপ ছিল।

সহজিয়ারা বৈষ্ণব বলিয়া পরিচিত, এবং তাঁহারাও বৈষ্ণব ধর্ম্মে আস্থাবান্। রাধাকৃষ্ণের প্রেমলীলা মূলতঃ অবলম্বন করিয়া বঙ্গদেশে এই ধর্ম্মের উদ্ভব হইয়াছে। প্রেমমূলক বৈষ্ণব ধর্ম্মের প্রথম প্রবর্ত্তক যে চৈতভাদেব ইহা সর্ববাদিস্থাত। ধর্ম্মার্থে ভক্তির স্থানে প্রেমের প্রতিষ্ঠা তিনিই করিয়াছেন। তৎপূর্বের জয়দেব ও চণ্ডীদাস কাব্য লিখিয়া রাধাকৃষ্ণলীলা গান করিয়াছেন সত্য, কিন্তু ধর্ম্ম হিসাবে দার্শনিক যুক্তিপূর্ণ তত্ত্বের প্রচার চৈতভাদেবের পূর্বেব এ দেশে কেহ করেন নাই। তাঁহার মতবাদ বৃন্দাবনে বিসয়া গোস্থামিগণ নানাবিধ গ্রন্থ লিখিয়া প্রচার করিয়াছিলেন, আর এ সকল গ্রন্থ বঙ্গদেশে অসিয়াছিল শ্রীনিবাস ও নরোত্তমের সঙ্গে প্রায় ১৬০০ থ্রীষ্টাব্দে। অতএব চৈতভাদেবের প্রচারিত ধর্ম্ম

হইতে যাহার উত্তব হইয়াছে, তাহা এই দেশে সপ্তদশ শতাব্দীর পূর্বের হইতে পারে নাই। ইহার সমর্থন-যোগ্য কতকগুলি যুক্তি প্রদর্শন করা যাইতে পারে। বর্ত্তমান সহজিয়া সাহিত্যের সহিত যাঁহারা পরিচিত আছেন, তাঁহারা লক্ষ্য করিয়াছেন যে. সকল সহজিয়া গ্রন্থকারই চৈত্যচরিতামূতের শ্লোক তুলিয়া তাঁহাদের মতের সমর্থন করিয়াছেন। বস্তুতঃ উক্ত গ্রন্থ সহজিয়াদের ব্রহ্মসূত্র স্বরূপ, এমন সহজিয়া গ্রন্থ খুব কমই পাওয়া যায়, যাহাতে চরিতামূতের শ্লোক উদ্ধ ত হয় নাই। ইহাতে ইহাই প্রতিপন্ন হয় যে সহজিয়া গ্রন্থগুলি চরিতামূতের পরে রচিত হইয়াছিল। আর সহজ্বর্দ্ম যাঁহারা প্রচার করিয়াছেন, তাঁহাদের সকলেই চৈত্র্য-পরবর্ত্তী কোন না কোন গোস্বামীর শিশ্য-স্থানীয়। রূপ সনাতন প্রভৃতির নামে কতকগুলি সহজিয়া গ্রন্থ চলিয়া যাইতেছে সত্য, কিন্তু তাহাতে চরিতামূতের কথা আছে, অথবা পরবর্ত্তী বৈষ্ণবগণের নাম উল্লিখিত আছে। এই সকল কারণে ঐ সকল গ্রন্থকর্তারা যে পরবর্ত্তী যুগের লোক তাহা বেশ বুঝা যায়। চৈতন্য-পূর্ববৰত্তী যুগে রচিত হইয়াছে এমন কোন বাঙ্গলা বৈঞ্চৰ সহজিয়া গ্রন্থের সন্ধান পাওয়া যায় না। চৈতন্যদেব-প্রচারিত ধর্ম্মের সারতত্ত্ব এই যে প্রেমের দ্বারা ভগবানকে লাভ করিতে হইবে। অতএব প্রেম যে কি বস্তু তাহা না জানিলে ভগবানের প্রতি তাহা আরোপ করা যায় না, এজন্য সহজিয়ারা প্রেমের সাধনায় প্রবুত্ত হইয়াছিলেন। চৈতন্মের ধর্ম্মের ক্রমিক অভিব্যক্তিতে সহজিয়ার উদ্ভব, ইতিহাস নানাদিক্ দিয়া ইহার সাক্ষ্য প্রদান করিতেছে। কাজেই চৈতন্য-পূর্ববর্ত্তী চণ্ডীদাস, বিহ্যাপতি প্রভৃতি স্ত্রীলোকের সহিত প্রেম সাধনা করিতেন তাহা অবিশাস্ত। স্ত্রীলোক লইয়া সাধনার প্রথা পূর্বেবও বর্ত্তমান ছিল সন্দেহ নাই, কিন্তু তান্ত্রিকগণ করিতেন শক্তির উপাসনা, আর বৌদ্ধগণ করিতেন জ্ঞানের প্রেমের উপাসনা বৈঞ্চব সহজিয়ারাই প্রথম প্রবর্ত্তন করেন। অতএব বাশুলী আসিয়া চণ্ডীদাসকে রামীর সহিত প্রেম সাধনা করিতে বলিলেন. চৈতন্য-পূৰ্ববৰত্তী চণ্ডী**দাস সম্বন্ধে** একথা বলা যায় না। হয় এই চণ্ডীদাস চৈতন্য-পরবর্ত্তী যুগের, নতুবা সহজিয়ারা ইহা রচনা করিয়া তাঁহাদের ধর্ম্মের প্রাচীনত্ব সপ্রমাণ করিতে প্রয়াস পাইয়াছেন। রামীর ভিটা, রামীর গান, এবং রামীর নাম হইতে উল্লিখিত পদগুলি প্রেমের সাধনা প্রচলিত হইবার পরে স্ফট হইয়াছে ইহা ধারণা করাই স্বাভাবিক। আর এইজাতীয় পদের সংখ্যাও এত কম যে তাহাদের উপর নির্ভর করিয়া ইতিহাসকে অগ্রাহ্য করা চলে না।

প্রথম ৮ পঙ্ক্তির মর্মার্থঃ—নিত্যদেবের আদেশে মদরূপিনী বোশুলী দেবী

সহজ ধর্ম্ম প্রচার করিবার জন্ম নামুর গ্রামে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। তিনি চণ্ডীদাসকে সহজ ভজন করিতে উপদেশ দিয়া বলিলেন যে সহজ ভজনের চেয়ে শ্রেষ্ঠ ধর্ম্ম আর কিছু নাই। ইহাই হইল কথারস্ক, তৎপরে এই ধর্ম্মের বিশেষস্ব বর্ণিত হইয়াছে।

৬। ছাড়ি জপতপ ইত্যাদি। জপতপ ইত্যাদি সাধনার বৈধী অঙ্গ, সহজিয়ারা রাগানুগ মতাবলম্বী বলিয়া বৈধী সাধনা সমর্থন করেন না। বৈশ্বব ধর্ম্মেও রাগানুগা ভক্তির শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকৃত হইয়াছে। সাধনার ছুইটা অঙ্গ, একটা বৈধী, অপরটী রাগানুগা—বৈধী রাগানুগা চেতি সা দ্বিধা সাধনাভিধা (ভক্তি-রসায়ত-সিন্ধু ১)২।৪)। চরিতায়তে আছে—

এইত সাধন ভক্তি তুইত প্রকার।

এক বৈধী ভক্তি, রাগানুগাভক্তি আর॥ মধ্যের দ্বাবিংশে। রাগ থাকুক বা না থাকুক, শাস্ত্রের ব্যবস্থানুযায়ী ক্রিয়াকাণ্ড-সমন্বিত যে ভজন তাহাই বৈধী বলিয়া কথিত হয়—

> রাগহীন জন ভজে শাস্ত্রের আজ্ঞায়। বৈধী ভক্তি বলি তারে সর্বব শাস্ত্রে গায়॥

> > চরিতামৃত, মধ্যের দ্বাবিংশে।

আর— শাস্ত্রযুক্তি নাহি মানে রাগানুগার প্রকৃতি।

ঐ কারণ ইফ্টে গাঢ়তৃঞ্চা এবং আবিফতা সমন্বিতা রাগময়ী যে ভক্তি তাহারই নাম রাগানুগা ভক্তি, ইহাতে শাস্ত্রযুক্তি মানিবার প্রয়োজন নাই। প্রেমের রাজ্যে এই রাগাত্মিকা ভক্তির প্রাধান্ত সর্বব্রই স্বীকৃত হইয়াছে। চরিতামূতে আছে—

সকল জগত মোরে করে বিধি ভক্তি।

বিধি ভক্ত্যে ব্রজভাব পাইতে নাহি শক্তি॥ আদির তৃতীয়ে। ব্রজভাবের ভজনায় বিধি-ভক্তির স্থান নাই, ইহাতে রাগাত্মিকাই মুখ্যা বলিয়া কথিত হয়—"রাগাত্মিকা ভক্তি মুখ্যা ব্রজবাসিজনে"। এই মত অনুসরণ করিয়াই প্রেমানন্দ-লহরীতে লিখিত হইয়াছে—

বিধি পথ পরিত্যজ রাগানুগা হয়ে ভজ রাগ নৈলে মিলে না সে ধন।

অতএব জপতপ পরিত্যাগ করিয়া প্রেমের পথ অনুসরণ কর ইহাই বক্তব্য।

অনেক প্রাচীন ধর্মগ্রেস্থাদিতেও ক্রিয়াকাণ্ডের উপর বিশেষ আস্থা স্থাপন করা হয় নাই। ছান্দোগ্য উপনিষদ্ (৮।১।৬), কঠ উপনিষদ্ (২।১০), মুণ্ড-্রুকোপনিষদ্ (১।২।৭), রহদারণ্যক উপনিষদ্ (৩।৮।১০), এবং গীতা (২।৪২-৪৪, ৪।১২, ৭।২৩, ৮।১৬, ৯।২০-২২, ১১।৫৩) প্রভৃতি গ্রন্থে উক্ত হইয়াছে যে ক্রিয়াকাণ্ডের দারা অক্ষয় স্বর্গ লাভ করা যায় না। কেবল মাত্র ব্রস্ত্রানের দারা ভগবান্কে জানা যায় এবং মুক্তি লাভ হয়, ইহাও গীতা উপনিষদ্ প্রভৃতির মত (রহদাঃ উঃ ৪।৪।৬-৭, ১৪, ১৭; কঠ উঃ ৪।১৫; মুণ্ডঃ উঃ ৩।১।৩, ৩।২।৫; ছান্দ্যঃ উঃ ২।২৩১, ৭।২৬।২; শেতাঃ উঃ ৩৮; গীতা ৬।১৫, ২৮; ৭।২৩, ৮।১৫-১৬, ৯।২২ ক্রফব্য)। এই সকল গ্রন্থ নির্দেশ করিয়াছেন যে জ্ঞান লাভের দারা অমর হওয়া যায়; কিন্তু সহজিয়ারা জপতপ ছাড়িয়া প্রেমায়ত পান করিয়া অমরত্ব লাভ করিবার প্রয়াসী, ইহাই পার্থক্য।

প্রেমভক্তিচন্দ্রিকাতে আছে—

জ্ঞান কাণ্ড কর্ম্ম কাণ্ড কেবল বিষের ভাণ্ড অমৃত বলিয়া যেবা খায়। নানা যোনি সদা ফিরে কদর্য্য ভক্ষণ করে তার জন্ম অধঃপাতে যায়॥

অগ্যত্র---

কর্মী জ্ঞানী মিছাভক্ত না হবে তার অনুরক্ত শুদ্ধ ভজনেতে কর মন। ব্রজজনের সেই মত তাহে হবে অনুরক্ত সেই সে পরম তত্ত্ব ধন॥

৭। আরোপ।—এই শব্দটী বিশেষার্থে এখানে ব্যবহৃত হইয়াছে।
সাধারণতঃ মূর্ত্তিপূজা আরোপ সাধনার দৃষ্টান্ত-স্থানীয় বলিয়া ধরা যাইতে পারে।
মানুষ মাটি দিয়া মূর্ত্তি গঠন করে, তৎপরে ঐ মূর্ত্তিতে দেবর আরোপ করিয়া
তাহার পূজা করে, আবার পূজাবসানে তাহাই বিসর্জ্জন দেয়। এক বস্তুতে
অন্য বস্তুর ধর্মা স্থাপন করার নাম আরোপ। সহজিয়া তত্ত্রের মতে ক্রালোক
লইয়া সাধনার বিধি আছে; রূপ রস আস্পাদন করিয়া প্রেমের তত্ত্ব অবগত
হইবার জন্ম প্রকৃতির এই সাহচর্য্যের ব্যবস্থা রহিয়াছে। গ্রীফের জন্মের প্রায় ২৫০
বৎসর পূর্নেব গ্রীকদেশীয় পণ্ডিত প্লেটো বেক্কোয়েট নামে একখানা পুস্তুক

লিখিয়াছিলেন, তাহাতেও প্রেম, রূপ, ও আনন্দ উপভোগ করিবার দার্শনিক তত্ত্ব আলোচিত হইয়াছে। আত্মতৃপ্তির জন্ম এই উপভোগ নহে, আত্ম-প্রসারণেরছারা শাশ্বত আনন্দ, অনন্ত রূপ, এবং সার্বজনীন প্রেমের উপলব্ধি করাই ইহার গৃঢ় উদ্দেশ্য। সীমাবদ্ধ রূপের সাধনা দ্বারা কি প্রকারে প্রেমের প্রসারতা রৃদ্ধি পায় প্লেটো তাহা দেখাইয়াছেন। বাহ্ন রূপে আকৃষ্ট হইয়া যাহাকে ইচ্ছা অবলম্বন করা যাইতে পারে। তারপর সাধক যদি অন্তর্দৃ ষ্টি-সম্বিত হন, তবে তিনি সহজেই বুঝিতে পারেন যে, রূপ একটী বস্তু বিশেষেই সীমাবদ্ধ নহে, অস্তান্ত বস্তুতেও ইহা বিরাজিত আছে। কাজেই যাঁহার রূপতৃষ্ণা আছে, তিনি সমস্ত স্থন্দর বস্তুতেই আকৃষ্ট হইবেন, এবং সেই সময় হইতে কোন বস্তু-বিশেষের প্রতি তিনি আকৃষ্ট থাকিবেন না, কারণ সমস্ত স্থন্দর বস্তু তথন তাঁহার নিকট একই পর্য্যায়ের বলিয়া অনুভূত হইবে। অতএব সকলের প্রতিই তিনি সমভাবে আকৃষ্ট হইবেন। তারপর তিনি ক্রমে ক্রমে বুঝিতে পারিবেন যে বাহ্য রূপ ক্ষণস্থায়ী এবং আভান্তরীণ অর্থাৎ আত্মার সৌন্দর্যাই সর্ববশ্রেষ্ঠ। এইরূপে অতীন্দ্রিয় রূপের অনুভূতি তাঁহার হইবে, ইহার পূর্ণ বিকাশেই অনন্ত রূপের দার তাঁহার নিকট উদ্যাটিত হইবে। এইভাবে সীমাবিশিষ্ট রূপের অনুভূতি হইতে বিশালরূপের অনুভূতি জাগরুক হয়। এই সাধনায় সীমাবদ্ধ রূপ নিমিত্ত মাত্র, তাহাকে অবলম্বন করিয়া উঠিতে হয়, ইহা ব্যতীত তাহার আর কোন আবশ্যকতা নাই। আরোপ সাধনার ইহাই দার্শনিক তত্ত্ব।

আরোপ-সম্বন্ধে সহজিয়ারাও ঠিক এই কথাই বলিয়া থাকেন। সহজতত্ত্ব-গ্রন্থে আছে—

> আরপ রূপ সাধন, আর রস আস্বাদন। নিজকার্য্য প্রেম আস্বাদন, এই মনে। সেই কার্য্য লাগি মানুষ আশ্রয় হৈল ভগবানে॥

গোড়ীয় বৈষ্ণবৰ্গণ বিশ্বাস করেন যে রাধার প্রেম আস্বাদন করিবার জন্ম কৃষ্ণ চৈতন্যরূপে জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। ভগবান্ মানুষকে আশ্রয় না করিয়া প্রেম আস্বাদন করিতে পারেন নাই, এই ধারণা প্রেম-সাধনার পথ প্রদর্শন করিয়াছিল। এখন সহজিয়ারা রস আস্বাদন ও রূপ সাধন করিবার জন্য স্ত্রীলোক অবলম্বন করেন। ইহাই সহজিয়া তান্ত্রিক মতে আরোপ-সাধনা। একটা রাগাত্মিকা পদে আছে— রাগ সাধনের এমনি রীত। সে পথিজনার যেমন চিত॥

অর্থাৎ পথিকেরা গন্তব্য স্থানে পোঁছিবার জন্ম বেমন পথ বহিয়া চলে, সাধকেরাও-তেমনি প্রেম সাধনার জন্ম স্ত্রীলোক অবলম্বন করে। আর একটা পদে আছে—

> দীপ হস্তে করি যদি প্রবেশয়ে ঘরে। তিমির করিয়া ধ্বংস দীপ্তিমান করে॥ যেখানে যে দ্রব্য তাহা হয় বর্ত্তমান। গশ্চাৎ প্রদীপে আছে কোন্ প্রয়োজন॥

পাছে সাধনায় বিল্ল উপস্থিত হয় এজন্য স্ত্রীলোকের সহিত যথেক্ছ ব্যবহার নিষিদ্ধ হইয়াছে—

> যদি বাহ্য স্থাথে সদা মজ মোর মন। তবে ত না পাবে ভাই সে আনন্দ ধন॥

অন্যত্র----

দেহরতি সম্বন্ধিয়ে পরশে প্রকৃতি। কোন জন্মে জন্মে তার নিস্তার না হয়। ভোগ ভূঞ্জায় তারে যম মহাশয়॥

ইহাই আরোপ সাধনার বিধি ব্যবস্থা। এই সাধনা আবার ছুই প্রকারের— বাহ্য ও অন্তর—

বাহ্য ও অন্তর ইহার তুই মত জাজন। সহজতত্ত্ব।

"বাহু" যাজনে দ্রীলোক লইয়া সাধনা করিতে হয়, আর "অন্তর" যাজনে "গোপনে সাধিবে সদা হৃদয়ের মাঝে" অর্থাৎ ভাবরাজ্যে রূপ, রস ও প্রেমের সাধনা করিয়া অটল রূপ ও শাখত আনন্দ উপভোগ করিতে হয়। ইহাতে দ্রীলোক লইয়া সাধনার প্রয়োজন হয় না। বিবিধ পার্থিব রূপের অনুভূতি হুইতে সর্বব্যাপী অতীন্দ্রিয় রূপের যে অনুভূতি তাহাই "অন্তর" সাধনার বিষয়। বিবর্ত্তবিলাসে আছে—

ব্রজপুর রূপ-নগরে রসের নদী বয়। তীর বহিয়া ঢেউ আসিয়া লাগিল গোরা-গায়॥ গৌর-অঙ্গে প্রেম-তরঙ্গে উঠে দিবারাতি। জ্ঞান-কর্ম যোগ-কর্ম তপ ছাডিল যতি॥ মনে মনে কত জনে দিচ্ছে রূপের দায়। সে যে রূপ স্থা-কৃপ ঠোর নাহিক পায়॥ রূপ-ভাবনা গলায় সোনা ঘুচলে মনের ধান্ধা। রূপের ধারা বাউল-পারা বহিছে জগত আন্ধা। রূপ রসে জগত ভাসে এ চৌদ্দ ভুবনে। হইলে মজে দেখিলে যজে কহিলে কেবা জানে। ঠারে ঠোরে কহিন্ত ঘোরে বুঝিতে পারে যেবা। পরম ছঃখী হইবে স্থ্যী প্রকট করিবে সেবা॥

এইরূপ অতীন্দ্রিয় রূপের অনুভূতি লাভ করা অন্তর আরোপের উদ্দেশ্য। জপ তপ ইত্যাদি পরিত্যাগ করিয়া এই সাধনায় নিবিফ হইতে হয়। ইহা বলিয়া বুঝাইবার বিষয় নহে, যাহার অন্তর্দৃ ষ্টি খুলিয়া গিয়াছে সেই ইহা উপভোগ করিতে পারে।

৮। সচেষ্ট মনে, অর্থাৎ ঐকান্তিক যত্নের সহিত, নতুবা কৃতকার্য্য হইবার সম্ভাবনা নাই। প্রেমভক্তিচন্দ্রিকায় আছে—

> চাতক জলদ মতি এমতি একান্ত রতি জানে যেই সেই অনুরক্ত।

পরিষদ্-সংস্করণের চণ্ডীদাসের পদাবলীতে এই স্থানে "চৌষট্টি সনে" লিখিত

হইরাছে। ভজনান্ধ চৌষট্টি প্রকার, ইহা বৈধী সাধনার অন্তর্গত। যখন জপ তপ পরিত্যাগ করিয়া আরোপ সাধনার উপদেশ এখানে প্রদত্ত হইতেছে, তখন-সর্ববশেষে যে বৈধী সাধনা অবলম্বন করিবার কথা বলা হইবে তাহা সম্ভবপর নয়, কারণ তাহাতে পরস্পরবিরুদ্ধ মতের সমর্থন করা হয়। এজন্য "সচেষ্ট" পাঠই সঙ্গত বলিয়া গ্রহণ করা হইল।

এই ৪ পঙ্ক্তির মর্ম্মার্থ এই—বৈধী সাধনার অঙ্গস্বরূপ জপ তগ ইত্যাদি পরিত্যাগ করিয়া একান্তিক যত্নের সহিত আরোপ সাধনায় প্রবৃত্ত হও।

৯। বহুতে গ্রহেতে ইত্যাদি। বহু = ৮; গ্রহ = ৯। বিবর্ত্তবিলাসে এই স্থানটী ছুই প্রকারে ব্যাখ্যাত হইয়াছে। এক মতে—

বস্থ অফ গ্রহ নয় এই সতেরো হয়। সতেরোতে সাবধান চেতন নিশ্চয়॥

এখানে "সাবধান" শব্দটী বোধ হয় "সার ধন" হইবে। তাহা না স্বীকার করিলেও সতরতে যে চেতনাকে লক্ষ্য করা হইয়াছে ইহা স্পষ্টই বুঝা যায়। শিবসংহিতায় আছে—

> চৈতন্যাৎ সর্ববমুৎপন্নং জগদেতচ্চরাচরম্। তস্মাৎ সর্ববং পরিত্যজ্য চৈতন্মস্ত সমাশ্রায়েৎ॥

অতএব সর্বব পরিত্যাগ করিয়া চৈতন্মের আশ্রায় গ্রহণ করিতে হইবে। এই চৈতন্ম শব্দের সহিত সহজ ধর্ম্মের অনেক গৃঢ়তত্ত্ব জড়িত আছে। অমৃত-রসাবলীতে আছে—

> চৈতন্ম চাঁদের গুণ কে কহিতে পারে। চেতন করান তারে চৈত্যরূপেতে॥

অর্থাৎ চৈতন্মচন্দ্র চৈত্যরূপেতে জীবাত্মাকে চেতন করান। কি অবস্থা হইলে এই চৈতন্মলাভ হয় ? উক্ত গ্রন্থে আচ্চে—

> নিত্যানন্দ চাঁদ ববে উদয় করিল। বাহ্য ও মনের[আন্ধার সূই দূরে গোল॥ মায়া-বন্ধ দূরে গোল পাইল চেতন।

বাহ্য ও মনের অন্ধকার দূরীভূত হইয়। যখন মায়া-বন্ধন কাটিয়া যায় এবং

নিত্যানন্দে মন পূর্ণ হয়, তখনই প্রকৃত চেতনা জন্ম। এই চেতনা জন্মিলেই পরমাত্মার সাক্ষাৎ লাভ করা যায়—

> চেতন চৈতন্যরূপ প্রমাত্মা মহাশয়। রূপ বস্তু এই প্রভু চৈত্যরূপ হয়॥ নিগূঢ়ার্থ-প্রকাশাবলী।

পরমাত্মা চৈতন্যরূপ বলিয়া তাঁহাকে চৈত্যরূপ বলা হয়। সহজ ভজনে এই চৈত্যরূপ গুরুই স্বীকৃত হইয়া থাকে। নিগূঢ়ার্থ-প্রকাশাবলীতে আছে—

চৈত্যরূপ গুরু হয় সহজ ভজনে।
চণ্ডীদাস বিভাপতি চৈত্যরূপার গণে॥
লীলাস্থক জয়দেব রায় রামানন্দ।
চৈত্যরূপ এই সব হয় ভক্তবৃন্দ॥

এই সকল লোক সহজটেততা পর্যায়ের বলিয়া কথিত হয়। যাঁহারা স্বভাবসিদ্ধ তাঁহারাই এই আখ্যা লাভের উপযুক্ত। চণ্ডীদাস প্রভৃতি তাহা ছিলেন কিনা আমরা জানি না, কিন্তু সহজিয়ারা তাঁহাদিগকে সেইরূপ সিদ্ধপুরুষ বলিয়াই প্রচার করিয়াছেন।

এই পদাংশের অর্থ এই—'জপ তপ ছাড়, এবং চৈতন্তকে ভজনা কর।' সহজিয়ারা দেবারাধনা করেন না, আত্মোপলিন্ধি করাই তাঁহাদের প্রধান উদ্দেশ্য; এজন্ম চেতনাকে ভজনা করিবার বিধি দেওয়া হইয়াছে।

এই জাতীয় ব্যাখ্যা আরও দেওয়া যাইতে পারে। সূক্ষদেহ (লিঙ্গ-শরীর)
– সপ্তদশ অবয়ববিশিষ্ট।

পঞ্চপ্রাণমনোবৃদ্ধি-দশেন্দ্রিয়-সমন্বিতম্। অপঞ্চীকৃত-ভূতোত্থং সূক্ষাক্ষং ভোগসাধনম্॥

অর্থাৎ প্রাণ, অপান, উদান, সমান, ব্যান এই আধ্যাত্মিক পঞ্চবায়; মনঃ, বুদ্ধি; চক্ষ্ক্, কর্ণ, নাসিকা, জিহ্বা, ত্বক্ এই পঞ্চ জ্ঞানেন্দ্রিয়; এবং বাক্, পাণি, পাদ, পায়ু ও উপস্থ এই পঞ্চ কর্ম্মেন্দ্রিয়, এই সপ্তদশ অবয়ববিশিষ্ট সূক্ষ্ম দেহ কথিত হইয়া থাকে। এই লিঙ্গ-শরীরের বিনাশকেই মুক্তি বলা যায় অর্থাৎ দেহ জর করিতে পারিলেই আত্মা স্বরূপে প্রতিষ্ঠিত হয়, এবং তাহাই মুক্তি (পাতঞ্জল দর্শনের ১।৪ এবং শেষ সূত্র দ্রুষ্টব্য)। সাংখ্যেও আছে—

"সপ্তদশৈকং লিঙ্গম্" (৩৷৯)। অতএব এই পদাংশের অর্থ হইল এই যে নিজ দেহকে ভজনা কর। নিগ্ঢ়ার্থ-প্রকাশাবলীতে আছে—

দেহের সাধন হয় সর্বতত্ত্বসার।
অন্যত্র--- পঞ্চভূত পঞ্চজন দেহ ইথে হয়।
দেহের সাধন সহজ এই হেতু কয়॥ আনন্দ-ভৈরব।
ভজনের মূল এই নরবপু দেহ। অমৃতরসাবলী।

আর একটা রাগাত্মিকা পদে আছে—

নিজ দেহ দিয়া ভজিতে পারে। সহজ পিরীতি বলিব তারে॥ ৭৮৫নং পদ।

উপনিষদেও উক্ত হইয়াছে যে আত্মজ্ঞানলাভেই মোক্ষলাভ হয়। (পূর্ববর্ত্তী আলোচনা দ্রফীব্য।) ইহাও সেই পর্য্যায়ের কথা, কেবল বলিবার ভঙ্গীর বিভিন্নতা আছে মাত্র।

বিবর্ত্তবিলাসে ঘোর তান্ত্রিক মতের আর একটা ব্যাখ্যা দেওয়া হইয়াছে।
তাহাতে বস্থু অর্থে "অরবিন্দ", এবং গ্রহ অর্থে "বজ্ঞ", অতএব কুলিশারবিন্দসংযোগে সাধনার দ্বারা অক্ষয় স্থখলাভের ব্যবস্থা দেওয়া হইল। বৌদ্ধ এবং
বৈষ্ণব সহজিয়া গ্রন্থাদিতে এই সম্বন্ধে অনেক আলোচনা আছে। ইহা সাধারণ
সহজিয়া তান্ত্রিক মতের সাধনা, অনেকে তাহাই সহজ ধর্ম্মের একমাত্র বিশেষত্ব
বলিয়া জানেন। এইরূপ ধারণা পোষণ করিলে সহজ ধর্ম্মের প্রতি অবিচার
করা হয়। পঞ্চমকার সাধনামূলক তান্ত্রিক মতকে শৈব ধর্ম্মের একমাত্র
বিশেষত্ব মনে করা যেমন অন্যায়, পূর্বেকাক্ত মত পোষণ করাও সেইরূপ
যুক্তিবিগ্রিত।

১০। বাণের সহিত সদাই যজিতে ইত্যাদি। ইহার অর্থ এই যে বাণের ভজন অবলম্বন কর। এই বাণের ভজনের তাৎপর্য্য কি ? বিবর্ত্তবিলাসে ইহার ব্যাখ্যা বিস্তৃতভাবে দেওয়া হইয়াছে। মদন, মাদন, শোষণ, মোহন, স্তম্ভন এই পঞ্চবাণ। এই পঞ্চবাণে শ্রীকৃষ্ণ সমগ্র জগৎকে আকর্ষণ করেন। লোচন দাসের রসকল্পলতিকাতে আছে—

> একখান ধমুক তাহাতে পঞ্চণ। পঞ্চাণে পঞ্চাণ করে আকর্ষণ।

যথা---

শব্দগুণে স্তম্ভন বাণ, গন্ধগুণে সম্মোহন বাণ, স্বরগুণে উচাটন বাণ, স্পর্শগুণে মোহন বাণ, রূপগুণে শোষণ বাণ। ইত্যাদি।

এই জন্মই "কৃষ্ণতত্ত্ব-কন্দর্প" বলিয়া কথিত হয়। এই প্রকার আকর্ষণ কিরূপে হয় তাহার দৃষ্টান্ত রাধা-চরিত্রে পাওয়া যায়। মেঘ দেখিয়া রাধার কৃষ্ণসূর্ত্তি হয়, বাঁশীর রবে তিনি উন্মন্তা হন, কৃষ্ণনাম উচ্চারণ করিয়া তিনি বলেন "না জানি কতেক মধু শ্যাম নামে আছে গো, বদন ছাড়িতে নাহি পারে" ইত্যাদি। এইরূপ সর্বেবিন্দ্রিয়ে কৃষ্ণানুশীলনের নাম বাণের আকর্ষণে সাড়া দেওয়া। রাধা ইহা করিয়াছিলেন, এবং তাহার ভাব লইয়া জন্মগ্রহণ করিয়াও চৈতন্যদেব ইহা করিয়া গিয়াছেন। এই জন্মই বিবর্ত্তবিলাসে বলা ইইয়াছে—

পরক্রিয়া রাধাভাব বাণেতে সে হয়। পরতত্ত্বপরতার ক্রিয়া সে নিশ্চয়॥

রাধা যেমন কৃষ্ণের জন্ম নিজেকে বিলাইয়া দিয়াছিলেন, কৃষ্ণের প্রীতির জন্ম তাঁহার আত্মজ্ঞান লোপ পাইয়াছিল, সেইরূপ ভাবে আত্মোৎসর্গ করিতে হইবে। ইহাই পরতত্ত্বের সাধনা। রাধা-চরিত্রে আমরা এই ভাব পূর্ণ বিকশিত দেখিতে পাই। ইহা সম্পূর্ণ ই ভাবরাজ্যের কথা, এই সাধনায় প্রাকৃতকে অপ্রাকৃত করিয়া রূপসাগরে ডুবিয়া থাকিতে হয়। বিবর্ত্তবিলাসে আছে—

> সদাই সাধিবে রূপ হইয়া চিন্তিত। প্রাকৃতকে করিবে তুমি সে অপ্রাকৃত॥

অর্থাৎ বিশ্বের যাবতীয় বস্তুতেই অপার্থিব রূপের সাড়া অনুভূত হইবে, এবং তাহা অনুভব করিয়া পাগল-পারা হইতে হইবে, ইহাই বাণের ভজন। সহজ সাধনার ইহাই রীতি, এই কথাই উক্ত পদাংশে বিরুত হইয়াছে। ধর্ম্মার্থে ইন্দ্রিয়-নির্ঘ্যাতন সহজিয়ারা পছন্দ করেন না, এজন্ম "যুঝিতে" পাঠ এখানে বিরুদ্ধতাবজ্ঞাপক বলিয়া পরিত্যক্ত হইল। ১১। দক্ষিণদিগেতে ইত্যাদি। এই পদাংশের ব্যাখ্যা নানা প্রকারে করা যাইতে পারে। তন্ত্রোক্ত সপ্ত প্রকার আচারের মধ্যে বামাচার ও দক্ষিণাচারের

উল্লেখ আছে। তন্মধ্যে বেদাচারের অনুসরণ করিয়া জপপূজাদির নাম দক্ষিণাচার—

> বেদাচার ক্রমেণৈব পূজয়েৎ পরমেশ্বরীম্। স্বীকৃতবিজয়াং রাত্রো জপেন্মন্ত্রমনন্যধীঃ॥

আর বামাচারে বামা হইয়া পূজা করিতে হয়—

পঞ্চতত্ত্বং খপুষ্পঞ্চ পূজয়েৎ কুলযোষিতম্। বামাচারো ভবেৎ তত্র বামা ভূত্বা যজেৎ পরাম্॥

তৎপরে কথিত হইয়াছে যে "দক্ষিণাত্তমং বামং", অর্থাৎ দক্ষিণাচার হইতে বামাচার শ্রেষ্ঠ। তন্ত্রের মতে আতাশক্তির আরাধনায় জপপূজাদির ব্যবস্থা আছে, তথাপি বেদাচার হইতে বামাচারের শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকৃত হইয়াছে। সহজমতে দেবতাপূজার বিধি নাই এবং খপুস্পাদিও ব্যবহৃত হয় না, তথাপি এই ধর্ম্ম রাগের ধর্ম্ম বলিয়া তন্ত্রের উক্ত ছই প্রকার আচারের অনুকরণে ইহাতে বামারাগ ও দক্ষিণারাগের নামকরণ হইয়াছে।

#### রত্নসারে আছে—

অর্থাৎ দক্ষিণারাগে স্বকীয়া এবং বামারাগে পরকীয়া সাধন হয়। সহজিয়া তন্ত্রের মতে রমণী লইয়া সাধনায় স্বকীয়া হইতে পরকীয়া শ্রেষ্ঠ, কারণ পরকীয়া-রাগে রসের অত্যধিক উল্লাস হয়। কিন্তু সহজিয়া-দর্শনে এই ভাবে এই শব্দন্বয় ব্যবহৃত হয় নাই। সহজিয়া-দর্শনে স্বকীয়া অর্থে কামের সাধনা, এবং পরকীয়া অর্থে প্রেমের সাধনা। আবার কাম শব্দটীও এখানে সংকীর্ণ অর্থে ব্যবহৃত হয় নাই। কামনা করিয়া শাস্তের বিধানানুসারে যে সকল ক্রিয়াকাণ্ড করা হয় তাহা সমস্তই স্বকীয়া পর্য্যায়ের অন্তর্ভুক্ত। ইহ-পরকালের স্থ্থের কামনা লইয়া

জপতপপূজাধ্যানাদি যাহা করা যায় সবই স্বকীয়া সাধন, আর নিষ্কাম কর্ম্মে পরকীয়া অর্থাৎ প্রেমের সাধনা হয়। ভূঙ্গরত্নাবলীতে আছে—

পরকীয়া রতি হয় নিষ্কাম কৈতব।
এবং নিষ্কামের পর কৃষ্ণ পরকীয়া রতি। রসকদম্ব-কলিকা।

অতএব এথানে বলা হইল যে সকাম কর্ম্ম পরিত্যাগ করিয়া নিন্ধাম কর্ম্ম অবলম্বন কর।

অথবা, যেমন আত্মনিরূপণ গ্রন্থে আছে —

দক্ষিণেতে কাম হয়, বামনেত্রে প্রেম।

অতএব এই পদাংশের অর্থ হইল এই যে কাম পরিত্যাগ করিয়া প্রেম অবলম্বন কর।

এইরূপ ব্যাখ্যা আরও দেওয়া যাইতে পারে, যেমন বিবর্ত্তবিলাসে আছে—

দক্ষিণে খোদিবে যদি শুন মহাশয়। কৃষ্ণ অনুরাগহীন নরক নিশ্চয়॥

অতএব দেখা গেল যে কৃষ্ণ অনুরাগ দক্ষিণা রাগে হয় না; এজন্ম দক্ষিণে গমনের নিষেধাজ্ঞা এখানে প্রচারিত হইয়াছে।

আবার—

দক্ষিণাঙ্গে পুরুষ বামাজে অবলা। এবং দক্ষিণে পুরুষদেহ বামেতে প্রকৃতি। নিগৃঢ়ার্থ-প্রকাশাবলী।

অতএব পুরুষভাব পরিত্যাগ করিয়া প্রকৃতিভাব অবলম্বন করার বিধি দেওয়া হইল। পুরুষভাবে আত্মাভিমান থাকে, তাহাতে আত্মজ্ঞানের লোপ হয়, ইহা পরিত্যাগ করিতে পারিলেই প্রকৃত মনুষ্যত্বের বিকাশ হয়, যেমন রাধার ভাব অবলম্বন করিয়া চৈতন্যদেবের হইয়াছিল। এজন্য সহজ মতে লিখিত হইয়াছে—

আপনি পুরুষ প্রকৃতি হইবে প্রকৃতি রতি না করে।

কারণ এক বহি আর পুরুষ নাহিক সেই যে মানুষ সার। তাহার আশ্রয় প্রকৃতি না হলে, কোথা না পাইবে পার॥

রসসার।

এবং স্বভাব প্রকৃতি হৈলে তবে রাগ রতি। অমৃতরত্নাবলী।

অতএব বলা হইল যে প্রকৃত প্রেমলাভ করিবার উদ্দেশ্যে প্রকৃতিভাব অবলন্ধন কর, কখনও পুরুষ ভাব লইয়া সাধনা করিও না।

বিষ্ণুপুরাণে (১।৩।৯) লিখিত আছে যে দক্ষিণায়নে দেবগণের রাত্রি আর উত্তরায়নে দিবা, এবং অস্তরেরা রাত্রিতে ও দেবগণ দিবায় বলবান্ হন (ঐ,১)৫।৩২)। স্বরূপ কল্লতরুতেও আছে—

> বামদিকে বিকশিত দিবার সঞ্চার। দক্ষিণদিগেতে রাত্রি ঘোর অন্ধকার॥

অতএব বলা হইল যে অন্ধকারময় আস্থুরিক ভাব বিসর্জ্জন করিয়া উজ্জ্বল দেবভাবাপন্ন হও।

ভাগবতের (২।৬।২০) শ্লোকে মাছে যে বিবিধ বস্তু স্প্তি-করণার্থে ভগবান্ ভোগ ও মোক্ষের সাধনস্বরূপ দক্ষিণ ও উত্তর এই ছুই মার্গে ভ্রমণ করেন। কাজেই দক্ষিণ মার্গ ভোগের, আর উত্তর মার্গ মোক্ষের। অতএব বলা হইল যে ভোগের পথ পরিত্যাগ করিয়া মোক্ষের পথ অনুসরণ কর।

এইরপ বিবিধ প্রকার ব্যাখ্যাতে প্রায় একই সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া যায়।
এই ৮ পঙ্ক্তির মর্মার্থ এই—আত্মজ্ঞান লাভের উদ্দেশ্যে ভজনা কর। সেই
ভজনা কিরূপ ? সর্বেকিয়ের আনুকূল্য অনুশীলন। ইহাই সহজ ভজনের রীতি
বিলিয়া কথিত হয়। সকাম সাধনা, পুরুষ বা আস্থরিক ভাব, অথবা ভোগের
পথ পরিত্যাগ কর, এবং প্রকৃতি বা দেবভাবাপন্ন হইয়া মোক্ষের পথে নিক্ষাম
ধর্ম্ম অনুসরণ কর; নতুবা সাধনায় নানা প্রকার বিদ্ন উপস্থিত হইবে। এই
উপদেশ মত কার্য্য করিলে তুমি শাশ্বত আনন্দ লাভ করিতে পারিবে। আরোপ
সাধনার এই সকল বিশেষত্ব এখানে কথিত হইল।

তৎপরবর্ত্তী ৪ পঙ্ক্তিতে রামিনীকে অবলম্বন করিয়া আরোপ সাধনায় প্রবৃত্ত হইতে চণ্ডীদাসকে উপদেশ দেওয়া হইয়াছে। এইরূপ সাধনা দারাও বে নিত্য প্রেমের অধিকারী হওয়া গায় তাহার দার্শনিক তত্ত্ব ইতিপূর্নের আলোচিত হইয়াছে (২১ পৃষ্ঠা দ্রুফব্য)। Ş

চণ্ডীদাস কহে শুনহ মাতা। কহিলে আমারে সাধন ও কথা।। সাতাশি ২ উপরে তিনের স্থিতি। সে তিন রহয়ে কাহার গতি গ এ তিন চুয়ারে কি বীজ হয় १ কি বীজ সাধিয়া সাধক হয় ° १ রতির আকৃতি বলয়ে কারে <sup>8</sup> ? রসের প্রকার \* কহিবে \* মোরে॥ কি বীজ সাধিয়া ' সাধিব রতি প কি বীজে ভজয়ে দ রসের গতি ? সামান্য রতিতে > বিশেষ সাধে। সামান্য সাধিতে বিশেষ বাধে॥ সামান্য বিশেষে ১৫ একতা রতি। একথা শুনিয়া সন্দেহ মতি॥ সামান্য রতিতে কি বীজ হয় १ বিশেষ রতিতে কি বীজ কয় १ সামান্য রসকে কি বীজে যজে '' প কি বীজ প্রকারে বিশেষে 'ই মজে ? তিনটি চুয়ারে থাকয়ে যে। সেই তিন জন নিত্যের কে ? চঞ্জীদাস কহে কহিবে '° মোরে। বাশুলী কহিল <sup>১৪</sup> কহিব তোরে॥

- ভজন, বিপু ২৮৮। বলিয়ে যারে, ঐ।
- ণ সাধিলে, ঐ।
- ই সালেঞ্চি, ঐ।
- একার, বিপু ২৮৮। একার, বিপু ২৮৮।
   কহিব, পসং।
   রসেতে, বিপু ২৮৮।
- ১৩ কছবে, পসং ; কহিলে, বিপু ২৮৮।

- কয়, পসং।

- ১২ বিশেষ, ঐ।
  - <sup>১ ৪</sup> কহিছে, পসং ।

9

বাশুলী কহিছে শুন হে দিজ। কহিব তোমারে সাধন বীজ। প্রথম তুয়ারে মদের স্থিতি '। দ্বিতীয় তুয়ারে আসক-রতি २॥ ততীয় দ্বয়ারে কন্দর্প রয়। কন্দর্প রূপেতে শ্রীকৃষ্ণ কয়॥ আসক রূপেতে শ্রীরাধা কই। মদরপধারী ৬ আমি সে হই ॥ সাতাশী আঁখরে সাধিবে তিনে। একত্ত ° করিয়া আরপ ° মনে ॥ রতির আকৃতি আসকে \* রয়। রসের আকৃতি <sup>৭</sup> কন্দর্প হয়॥ তিনটি আঁখরে রতিকে যজি। পঞ্চম আঁখরে রসকে ৮ ভজি ॥ দ্বিতীয় সাঁখেরে ই সামান্য রতি। তবে সে পাইবে বিশেষ স্থিতি॥ চতুর্থ আঁখরে '° সামান্য রস। তাহাতে কিশোরা কিশোরী বশ ॥ বাশুলী কহয়ে এই সে সার। এ রস-সমুদ্র বেদান্ত-পার॥

১ গতি, পসং।

ৈ স্থিতি, ঐ।

ু ধরি, ঐ।

<sup>8</sup> ঐক্যতা, বিপু ২৮৮। • আপন, পসং। • আসক, ঐ।

° একার, বিপু ২৮৮। ৮ বাণকে, পদং।

<sup>৯</sup> হাসকে, ঐ ৷

১০ আখর, ঐ।

#### ব্যাখ্যা

এই তুইটা পদ পরস্পর সম্বন্ধযুক্ত। প্রথম পদটীতে চণ্ডীদাস কতকগুলি প্রশ্ন করিতেছেন, আর বিতীয় পদে বাশুলী দেবী তাহারই উত্তর দিয়াছেন। এই সকল প্রশ্নোত্তরে সহজ্বর্দ্মের অনেক নিগৃঢ়তত্ব ব্যাখ্যাত হইয়াছে। এখন প্রথম প্রশ্ন এই যে এই সকল পদ চণ্ডীদাসের রচিত কি না। যাহাকে ভণিতা বলে তাহা এই তুইটা পদের একটীতেও পাওয়া যায় না। প্রথম পদের শেষ তুই পঙ্ক্তি এই—

# চণ্ডীদাস কহে কহিবে মোরে। বাশুলী কহিল কহিব তোরে॥

এই পদের প্রথম হইতে শেষ পর্য্যন্ত চণ্ডীদাস প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিয়াছেন, ঠিক তাহার পরেই পূর্বেগক্ত তুই পঙ্ক্তি সন্নিবিষ্ট হইয়াছে। অতএব ইহা কবির ভণিতা নহে, প্রশ্নের জের মাত্র, এবং পরবর্তী পদে বাশুলী যে উত্তর দিবেন তাহারই আভাস দেওয়া হইয়াছে। দ্বিতীয় পদের শেষ তুই পঙ্ক্তি এইরূপ—

# বাশুলী কহয়ে এই সে সার। এ রসসমুদ্র বেদান্ত-পার॥

ইহা বাশুলীর উত্তরের উপসংহার মাত্র, ভণিতার চিহ্ন মাত্রও এখানে নাই। সহজ্বধর্ম্মের যে সকল তত্ত্ব প্রচার করা লেখকের উদ্দেশ্য ছিল, তাহার সারতত্ত্ব বাশুলীর মুখ দিয়া প্রচারিত হইল ইহাই বক্তব্য।

সাধারণ পাঠক চণ্ডীদাসের নাম-জড়িত এই সকল পদকে চণ্ডীদাসের রচনা বলিয়াই ধরিয়া লইতেছেন। কিন্তু পদগুলি যেভাবে রচিত হইয়াছে তাহা পর্য্যবেক্ষণ করিলেই সহজে ধরা যায় যে বাশুলী ও চণ্ডীদাসের নাম ব্যবহার করিয়া কতকগুলি ধর্ম্মতত্ত্ব ব্যাখ্যা করা হইয়াছে মাত্র। এই দেশের পুরাণাদি হইতে আরম্ভ করিয়া বাৎসরিক পঞ্জিকা পর্য্যন্ত সকলই এই প্রথায় রচিত হইয়াছে। ইহাতে নূতনত্ব কিছুই নাই। প্রথমেই আছে—

চণ্ডীদাস কহে শুনহ মাতা। কহিলে আমারে সাধন কথা।

এখন প্রশ্ন হইতেছে যে কখন বাশুলী চণ্ডীদাসকে সাধনার কথা বলিয়াছেন ? রাগাজ্মিকা পদের প্রথম পদটীতে আছে—"নিত্যের আদেশে বাশুলী চলিল, ইত্যাদি," ইহার পরেই আমাদের আলোচ্য এই পদটী সন্নিবিষ্ট হইয়াছে। উক্ত প্রথম পদে বাশুলী আসিয়া চাপড় মারিয়া চণ্ডীদাসকে সহজ ভজন যাজন করিতে বলিয়াছেন, তাহারই প্রত্যুত্তরে চণ্ডীদাস এই সকল প্রশ্ন করিয়া সহজভজনের গূঢ়তত্বগুলি অবগত হইতে চাহিতেছেন। কাজেই প্রথম পদটীর জের যে এই পদেও চলিতেছে, ইহা বুঝাইবার জন্মই লেখক উদ্ধৃত পঙ্ক্তিবয় প্রথমেই সন্নিবিষ্ট করিয়াছেন।

এখন চণ্ডীদাসের প্রশ্নগুলি বুঝিবার চেষ্টা করা যাউক। প্রথমেই তিনি জিজ্ঞাসা করিতেছেন—

> সাতাশি উপরে তিনের স্থিতি। সে তিন রহয়ে কাহার গতি॥

এই "সাতাশি" ও "তিন" দারা কি বুঝাইতেছে ? তৃতীয় পদটাতে বাশুলী উত্তর করিতেছেন—

> সাতাশি আখরে সাধিবে তিনে। একত্র করিয়া আরপ মনে।।

অতএব দেখা যাইতেছে যে এখানে সাতাশি আখর দারা সাধনা করিবার কথা বলা হইয়াছে। আর ঐ তিনের সম্বন্ধে চণ্ডীদাস স্পাইই জিজ্ঞাসা করিয়াছেন—

> তিনটী ছয়ারে থাকয়ে যে। সেই তিন জন নিত্যের কে १

ইহাতেও এই আভাস পাওয়া যাইতেছে যে ঐ তিন চুয়ারে গাঁহারা থাকেন তাঁহারা নিত্যের সহিত কোন প্রকার সম্বন্ধে আবদ্ধ আছেন। প্রথমতঃ আমরা এই তিনের খোঁজ করিতেই যত্নবান্ হইব, তৎপরে সাতাশি আখর সম্বন্ধে আলোচনা করা যাইবে। বিতীয় পদটীতে বাশুলী উত্তর করিয়াছেন—

প্রথম ছুয়ারে মদের গতি। দ্বিতীয় ছুয়ারে আসক স্থিতি॥ তৃতীয় ছুয়ারে কন্দর্প রয়।

অতএব সন্ধান পাওয়া গেল যে এই তিনের প্রথমটা "মদ" দ্বিতীয়টা "আসক" এবং তৃতীয়টা "কন্দর্প"। সহজধর্ম্ম-ব্যাখ্যায় এই শব্দত্রয় বিশেষার্থে প্রযুক্ত হইয়াছে। তৃতীয় পদটাতে বাশুলীর উক্তিতেই আছে—

কন্দর্পরপেতে শ্রীকৃষ্ণ কয়॥ আসকরূপেতে শ্রীরাধা কই। মদরূপ ধরি আমি যে হই॥

অতএব এই তিন দারে কৃষ্ণ, রাধা ও বাশুলীর অবস্থিতি অবগত হওয়া গেল। কন্দর্প, আসক ও মদ এই তিনটা শব্দ এই তিন জনের বিশেষত্ব জ্ঞাপনার্থে ব্যবহৃত হইয়াছে। সেই বিশেষত্ব কি ? এখানে প্রথমেই মনে রাখিতে হইবে যে আমরা মাধুর্য্য ভাবের উপাসনার গৃঢ়তত্বে প্রবেশ করিতে যাইতেছি। ইহার তিনটা প্রধান অক্ষের নাম রূপ, প্রেম ও আনন্দ। লোকে রূপ দেখিয়া প্রেমে পতিত হয় এবং তাহাতেই আনন্দ উপভোগ করে, অতএব এই তিনটা পরস্পরের সহিত ওতপ্রোতভাবে জড়িত আছে। কন্দর্প অর্থাৎ কামদেব পরিপূর্ণ রূপের প্রতিমূর্ত্তি, এই জন্য কন্দর্প বিশেষণে কৃষ্ণকে বিজ্ঞাপিত করা হইয়াছে। চরিতামৃতে কৃষ্ণ নিজেই বলিতেছেন—

অদ্ভূত অনন্ত পূর্ণ মোর মধুরিমা। ত্রিজগতে ইহার কেহো নাহি পায় সীমা॥ আদির চতুর্থে।

ইহা এতই অনন্ত যে—

এ মাধুর্য্যামূত পান সদা যেই করে। তৃষ্ণা শান্তি নহে, তৃষ্ণা বাঢ়ে নিরন্তরে॥ অতএব কৃষ্ণ পূর্ণমাধুর্য্যের প্রতিমূর্ত্তি বলিয়া কাম বা কন্দর্প আখ্যায় বিভূষিত হইয়াছেন। রত্নসার নামক সহজিয়া গ্রন্থে আছে—

> যেই হেতু সর্ববচিত্ত আকর্ষণ করে। স্থাবর জঙ্গম আদি সর্ববচিত্ত হরে॥ জগতের মন যেই কামে হরি লয়। অতএব কামরূপে কুষ্ণ নিশ্চয়॥

আর আসক ঐ শক্টা আসক্তি শব্দের অপভ্রংশ। আসক্তি অর্থে আকর্ষণ, যাহার পূর্ণ অভিব্যক্তি প্রেমে। এই জন্মই এখানে আসকরূপে শ্রীরাধাকে চিহ্নিত করা হইয়াছে, কারণ তিনি "প্রেমের পরমসার মহাভাব"-স্বরূপিণী। এই রূপ ও প্রেমের সঙ্গে আনন্দ নিত্যসম্বন্ধে আবদ্ধ আছ্রানুবর্ত্তী করিয়া চণ্ডীদাসকে মাধুর্য্য উপাসনায় প্রবর্ত্তিত করিতে পাঠান হইয়াছে, কারণ আনন্দই লোককে রূপ এবং প্রেমের উপাসনায় নিয়োজিত করে। অতএব উক্ত তিন দ্বারে কৃষ্ণ, রাধা ও বাশুলীরূপী রূপ, প্রেম ও আনন্দ বর্ত্তমান আছে; তাহারা পরস্পর নিত্যসম্বন্ধে আবদ্ধ বলিয়া একীভূত, অথবা একই বস্তুর ত্রিবিধ অভিব্যক্তি। ইহাই তিনটা দ্বারের কল্পনার কারণ।

এখানে বৈষ্ণবদর্শনের সঙ্গে বাহ্ন দৃষ্ঠিতে একটু পার্থক্য পরিলক্ষিত হইবে। বৈষ্ণবৰ্গণ রাধাকে হ্লাদিনী শক্তির প্রতিভূ করিয়াছেন, আর সহজিয়া মতে আনন্দের প্রতিমূর্ত্তি বাশুলী দেবী। কিন্তু একটু অনুধাবন করিলেই এই বৈষম্যের স্বরূপ উপলব্ধি করা যায়। চরিতামূতে আছে যে প্রেমের প্রতিমূর্ত্তি শ্রীরাধিকা কৃষ্ণকে আনন্দ আস্বাদন করান। এজন্ম তিনি কৃষ্ণের হ্লাদিনী শক্তি বলিয়া উক্ত হইয়াছেন—

> হলাদিনী করায় কৃষ্ণে আনন্দ আস্বাদন। আদির চতুর্থে।

অর্থাৎ বৈষ্ণবর্গণ প্রেমের সহিত আনন্দের অভিন্নত্ব কল্পনা করিয়া রাধাকে এই উভয়েরই প্রতিভূ করিয়াছেন, আর সহজিয়ারা তাহাই পৃথক্ করিয়া বাশুলীকে করিয়াছেন আনন্দের, আর রাধাকে করিয়াছেন প্রেমের প্রতিমূর্ত্তি। মাধুর্য্যমতে বিচার করিয়া আমরা এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইলাম, কিন্তু জ্ঞানমার্গীয় বিচারেও প্রায় অনুরূপ সিদ্ধান্তেই উপনীত হওয়া যায়। ভগবান্ যে সচিচদানন্দবিগ্রহ তাহা হিন্দুশান্ত্রে প্রচারিত হইয়াছে। এখানে আমরা প্রধানতঃ বৈষ্ণবগ্রন্থাদির কথাই উল্লেখ করিব। চরিতামৃতের আদির চতুর্থে (মধ্যের অফমেও) লিখিত হইয়াছে—

সৎ-চিৎ-আনন্দপূর্ণ কৃষ্ণের স্বরূপ।
একই চিচ্ছক্তি তাঁর ধরে তিন রূপ॥
আনন্দাংশে হলাদিনী, সদংশে সন্ধিনী।
চিদংশে সন্ধিদ্ যারে জ্ঞান করি মানি॥

অতএব জানা গেল যে ভগবানের অন্তরঙ্গা বা স্বরূপ শক্তির তিনটী রূপ, তাহা সৎ, চিৎ ও আনন্দসংজ্ঞক। রাগাত্মিকা আর একটী পদেও অন্তরঙ্গা শক্তির এই তিনটী দ্বারের কথা পাওয়া যায়, যথা—

> বাহিরে তাহার একটা হুয়ার ভিতরে তিনটা আছে। ৭৯৩নং পদ।

ভগবানের স্বরূপ উপলব্ধি করিবার উপায় বলিয়া এই তিনটাকে তিনটা দার বলা হইয়াছে। এখন দেখা যাউক যে এই ত্রিবিধ শক্তির মধ্যে কে কাহার প্রতিভূ। পূর্বেবই দেখান হইয়াছে যে বাশুলী নিজেই নিজেকে মদের প্রতিমূর্ত্তি বলিয়া প্রচার করিয়াছেন। মদ ধাতু বেদেও আনন্দার্থে ব্যবহৃত হইয়াছে (ঋথেদের ৪।১৭।৫ সূত্র দ্রফব্য), অতএব আনন্দের প্রতিমূর্ত্তি হইলেন বাশুলী দেবী। ইহাতেও প্রেমের ভাগটা হইল একা রাধার নিজস্ব। প্রেমই আকর্ষণ বা আসক্তি, যাহা সংযোগ সাধন করে, অতএব "সদংশে সন্ধিনী" (অর্থাৎ সংযোজক) শক্তির প্রতিমূর্ত্তি হইলেন রাধা। রাগময়ীকণাতে বলা হইয়াছে—

#### যোগমায়া অধিকাংশে সন্ধিনী সদংশে।

অতএব সন্ধিনী মায়াজড়িত। বিষ্ণুপুরাণে (১।১২।৬৯) ইহাকেই "তাপকরী" বলা হইয়াছে, কারণ মায়াই ছঃখের কারণ। ভগবান্ এক ছিলেন, বহু হইতে ইচ্ছা করিয়া নিজেকে বিভক্ত করিয়া মায়া স্বষ্টি করিলেন, এবং তাহার সাহায্যে স্বষ্টিকার্য্য সমাধা করিলেন, ইহাই দার্শনিক মত। এই মায়াই

পরমেশরের প্রকৃতি—"মায়াং তু প্রকৃতিং বিছাৎ মায়িনং তু মহেশরম্" (শেতাশ উপঃ, ৪।১০)। চরিতামূতেও আছে—

### কৃষ্ণ নিজশক্তি রাধা ক্রীড়ার সহায়।

"তাপের" ভাবটা দার্শনিকের চক্ষে, ভক্তের চক্ষে তাহাই আনন্দপূর্ণ প্রেমলীলা। অতএব কৃষ্ণের সদংশজাত সন্ধিনী শক্তির প্রতিমূর্ত্তি হইলেন রাধা। পুনশ্চ, চরিতামৃতে আছে—

চিদংশে সন্থিৎ যারে জ্ঞান করি মানি।

আর এই সম্বিৎই শ্রীকৃষ্ণ—

### সন্বিদ ঐকুষ্ণ চিদংশে গোলোকপতি।

ব্রহ্মসূত্রের শ্রীভাষ্যেও (পরিষদ্ সংস্করণ ৮৯ ও ৯৪ পৃঃ দ্রফ্টব্য) লিখিত হইয়াছে—"এবমাত্মা চিদ্র্রপ," "নমু সংবিদে বেত্যুক্তম্"। ব্রহ্ম বিজ্ঞান ও আনন্দস্বরূপ, "বিজ্ঞানমানন্দং ব্রহ্ম" (বৃহদা উপঃ ৩৯১২৮), এই চিৎ (বিজ্ঞান) ও আনন্দের সংযোজক শক্তি সদাখ্য, যাহাদ্বারা এই সংযোগের নিত্যুর সূচিত হয়। অতএব জ্ঞানমার্গীয় ব্যাখ্যাতেও পাওয়া যাইতেছে যে (আমরা বৈষ্ণবের ভাষায় বলিতেছি) শ্রীকৃষ্ণের অন্তরন্ধা শক্তির ত্রিবিধভাগে চিৎস্বরূপ শ্রীকৃষ্ণ স্বয়ং, সৎস্বরূপ রাধা, এবং আনন্দস্বরূপ বাশুলী দেবী। ইহারা ত্রিবিধ্বে নিত্যুসংজ্ঞক কৃষ্ণের সন্ধান দিতেছেন।

অবশেষে দাঁড়াইল এই—চণ্ডীদাস প্রশ্ন করিয়াছিলেন—সাতাশী উপরে যে তিনের স্থিতি, সেই তিনের স্বরূপ কি, এবং এই তিন ছয়ারে যাঁহারা থাকেন তাঁহারা নিত্যের কে ? বাশুলী উত্তর করিলেন যে, প্রথম ছয়ার মদের বা আনন্দের, দ্বিতীয় ছয়ার আসকের বা প্রেমের, এবং তৃতীয় ছয়ার কন্দর্পের বা রূপের। এই তিন দ্বারে থাকেন বাশুলী, রাধা ও কৃষণ। কৃষ্ণের অন্তরন্থা সৎ, চিৎ ও

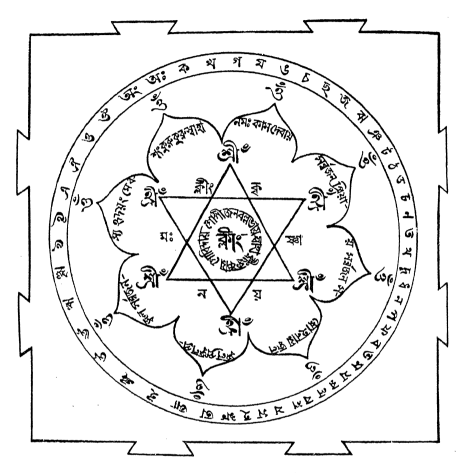
দ্রেষ্টব্য:—বাশুলী বিশালাক্ষী না বাগীধরী তাহা ভাষাতত্বজ্ঞগণ স্থির করিতেছেন।
ধর্মব্যাখ্যার সেই তর্কে আমাদের প্রয়োজন নাই। সহজিয়ারা বাশুলীকে আনন্দের প্রতিমূর্ত্তি
করিয়াছেন, এবং তিনি থাকেন রসিক নগরে—"আমি থাকি রসিক নগরে" (৭৬৮-নং পদ)।
বাশুলী সংজ্ঞা এই অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছে ইহাই আমাদের জ্ঞাতব্য বিষয়।

আনন্দ শক্তির ইহাই ত্রিবিধ রূপ, যাহা নিত্যসংজ্ঞক কৃষ্ণের স্বরূপের অভিব্যক্তি মাত্র। তৎপরে তিনি বলিতেছেন যে সাতাশী আখরে এই তিনের সাধনা করিতে হইবে। এখন আমরা দেখিতে চেফা করিব যে এই সাতাশী আখরের দারা কি বুঝাইতেছে।

এই পদগুলিতে "বীজ" শব্দের পুনঃ পুনঃ ব্যবহার দেখিতে পাওয়া যায়, যেমন—

এ তিন গুয়ারে কি বীজ হয়।
কি বীজ সাধিয়া সাধক কয়॥
কি বীজ সাধিয়া সাধিব রতি।
কি বীজে ভজয়ে রসের গতি॥ ইত্যাদি।

এই "বীজ" শব্দটীর পুনঃ পুনঃ উল্লেখে আমাদের গন্তব্য পথে চলিবার নিশানা পাওয়া যাঁইবে। গোপালতাপনী নামে একখানা সংস্কৃতগ্রন্থ আছে, ইহা উপনিষদ, এবং বৈষ্ণব সমাজে বিশেষ প্রচলিত। প্রবাদ এই যে, গোপালতাপনী ও ব্রহ্মসংহিতা চৈতন্যদেব দাক্ষিণাত্য হইতে সংগ্রহ করিয়া লইয়া আসেন। ইহাতে শ্রীকৃষ্ণ-ভজনা করিবার যে চক্রের উল্লেখ আছে তাহা এই—প্রথমতঃ অফ্টপত্র-সমন্বিত একটী পদ্ম আঁকিতে হইবে. তাহার কেন্দ্র স্থানে কামবীজ ক্রীং শব্দটী লিখিতে হইবে। তৎপরে পন্মধ্যে পরস্পর বিপরীত দিকে অবস্থিত তুইটা ত্রিভুজ আঁকিতে হইবে। ক্লীং এর চতুর্দ্দিকে ১৮ অক্ষরের গোপাল মন্ত্র ক্রী কৃষ্ণায় গোবিন্দায় গোপীজনবল্লভায় স্বাহা—লিখিতে হইবে। ত্রিভুজন্বয়ের ৬টা অবচ্ছেদে ক্লীং কৃষ্ণায় নমঃ লিখিতে হইবে। ত্রিভুজদ্বয়ের ছয়টা শীর্ষের মধ্যে তিনটাতে শ্রীঁ এবং তিনটাতে হ্রীঁ লিখিতে হইবে। তৎপরে ৪৮ অক্ষরের কামগায়ত্রী—নমঃ কামদেবায় সর্বজনপ্রিয়ায় সর্বজনসম্মোহনায় জল জল প্রজন প্রজল সর্বজনস্ম হৃদয়ং মে বশং কুরু কুরু স্বাহা—পদ্মের ৮টা পাপড়ীতে প্রত্যেক পাপড়ীতে ৬টা করিয়া লিখিতে হইবে। অবশেষে অফ্টপত্রের শীর্ষদেশে আটিটা প্রণব লিথিয়া বলয়াকার অনন্ত-রুত্তের দারা পদ্মটা বেস্টন করিয়া তন্মধ্যে মাতৃকাবর্ণ বিশ্রাস করিতে হইবে। তৎপরে ইহাকে চতুরস্র করিয়া অফ্টবজ্র-যুক্ত করিতে হইবে। ইহাই গোপালতাপনীর মতে কৃষ্ণ উপাসনার প্রকৃষ্ট যন্ত্র। উক্ত গ্রন্থের (বহরমপুর সং) ২৬-২৯ পৃষ্ঠায় এই বিবরণ লিখিত আছে। ২৯ পৃষ্ঠার শেষ গুই পঙ্ক্তিতে পদের অন্তে প্রণবসহ বর্ণসমূহকে যথাক্রমে পূজা করিবার বিধি প্রদত্ত হইয়াছে।



এই পদ্মধ্যে যে সকল বর্ণ আছে তাহার সমষ্টি এই—কামবীজ = ১; ক্লীং কৃষণায় নমঃ = ৬; গোপাল মন্ত্র = ১৮; শ্রীঁ = ৩; কামগায়ত্রী = ৪৮; প্রণব = ৮, একুনে ৮৭টা অক্ষর। আলোচ্য পদমধ্যেও যখন "সাতাশী আখরে" পূজা করিবার ব্যবস্থা আছে, এবং "বীজ" শব্দের পুনঃ পুনঃ উল্লেখ আছে তখন এই গোপালতাপনীর পূজা প্রথাই যে উল্লেখ করা হইয়াছে তাহাই বুঝা বায়। এই পূজার ফল কি ? উক্ত গ্রন্থের দশম শ্লোকে লিখিত আছে—যো ধ্যায়তি রসয়তি ভজতি সোহমূতো ভবতীতি, অর্থাৎ এইরূপ ধ্যান পূজাদি করিলে লোক অমর হয়। এবং "শাশত স্থথের" (২১ শ্লোক দ্রুইব্য) অধিকারী হয়। ভজনসম্বন্ধে উক্তগ্রন্থের পঞ্চদশ শ্লোকে লিখিত হইয়াছে—

ইঁহার ভক্তিই ভজন; তাহা কিরূপ ? ইহলোক ও পরলোক-সম্বন্ধীয় কামনানিরাসপূর্বক এই কৃষ্ণাখ্য পরব্রহ্মতে (সহজমতে নিত্যেতে) মনের যে অর্পণ অর্থাৎ প্রেম, তদ্বারা তন্ময়ত্ব হওয়াই ইঁহার ভজন। তান্ত্রিক মতের সাধনার অনুকরণে ইহার স্পষ্টি হইয়াছে। তথাপি বৈষ্ণবগণ তাঁহাদের নিজধর্মের বিশিষ্টতা বজায় রাখিয়া ইহা গ্রহণ করিয়াছেন। কামগায়ত্রী এবং গোপালমন্ত্র কৃষ্ণকেই কেন্দ্র করিয়া গঠিত হইয়াছে। আর এইরূপ মন্ত্রসাহায্যে ভজনের মধ্যে প্রেমের উপকরণ সম্পূর্ণ ই বৈষ্ণবীয়। তান্ত্রিক পূজায় প্রেমের তত প্রাধান্য নাই, শক্তিসাধকগণ শক্তিলাভের জন্মই সচেষ্ট হন, কিন্তু বৈষ্ণবের প্রধান অবলম্ব্য প্রেম, এবং তাঁহারা অন্তুত শক্তি লাভের কামনা না করিয়া আনন্দ ও অমরত্বের প্রয়াসী। বৈষ্ণব-মতের বিশিষ্টতা এইরূপে সংরক্ষিত হইয়াছে।

কামবীজ ও কামগায়ত্রীর পূজা বৈঞ্চব সমাজে প্রচলিত ছিল। চরিতামৃতে আছে—

বৃন্দাবনে অপ্রাকৃত নবীন মদন। কামগায়ত্রী কামবীজে যাঁর উপাসন॥

মধ্যের অফ্টমে।

অন্যত্র—

নবীন মদন আছে একজন গোকুলে তাঁহার থানা। কামবীজসহ ব্রজবধ্গণ করে তাঁর উপাসনা॥

রাগাত্মিকা পদ নং ৭৯৩।

সিদ্ধের যে উপাসনা কামবীজ হয়। রাগময়ীকণা।
কামগায়ত্রী কামবীজে উপাসনা যার।
কন্দর্পে আকর্ষিয়া কি করিবে তার॥ আনন্দর্ভেরব।

অতএব নিঃসন্দেহে বলা যাইতে পারে যে এই জাতীয় উপাসনার কথাই এই পদমধ্যে বলা হইয়াছে। চণ্ডীদাস জিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন—"কি বীজ সাধিয়া সাধক হয় ?" তাহারই উত্তরে বাশুলী বলিতেছেন যে কামবীজাদি-সমন্বিত ৮৭ অক্ষরসমন্বিত যন্ত্রসাহায্যে নিত্যের ত্রিন্নার্যা ত্রিবিধ শক্তিকে একীভূত করিয়া আরোপ সাধনা করিতে হইবে।

শু এখানে আরোপ আর্থা দেবমূর্ত্তির প্রাণপ্রতিষ্ঠার ভাষা যন্ত্রমধ্যে উক্ত ত্রিবিধ শক্তির অবস্থান কল্পনা করিয়া সাধন'।

এইরূপ আরোপ না করিলে যন্ত্রের উপাসনা হয়, নিত্যের উপাসনা হয় না।

তৎপরে চণ্ডীদাস প্রশ্ন করিয়াছেন—

রতির আকৃতি বলয়ে কারে। রসের প্রকার কহিবে মোরে॥

তাহারই উত্তরে বাশুলী বলিতেছেন—

রতির আকৃতি আসকে রয়। রসের আকৃতি কন্দর্প হয়॥

অর্থাৎ আসক বা আসক্তির উপর রতির গঠন নির্ভর করে, আর কন্দর্প ই রস।

এখানে রতি ও রস এই চুইটা শব্দই বিশেষার্থব্যঞ্জক। প্রথমেই আমরা

দেখিতে পাই যে আসক্তির সঙ্গে রতিকে জড়ান হইয়াছে। রসসার গ্রন্থে

আছে—

রূপলাবণ্য যার দেখি জন্মে ক্ষোভ। প্রাপ্তি কারণে সদা চিত্তে হয় লোভ। পূর্ববরাগের ঘর এই সদা চিত্ত মনে।

\* তেওঁবা ৪—৮৭ অক্ষর গণনার অনন্তবলরের ৫০টা মাতৃকাবর্ণ গ্রহণ করা হয় নাই।
পদ্মের বহির্দেশস্থ বলরের অন্তর্গত বলিয়া বোধ হয় ইহারা পরিত্যক্ত হইয়াছে। পদান্তর্গত
বর্ণগুলিই রুম্পপূজার বিশিষ্টতাজ্ঞাপক, মাতৃকাবর্ণ সাধারণভাবে মনেক যয়েই ব্যবহৃত হয়।
গ্রন্থমধ্যে "অষ্টচন্বারিংশদক্ষরী কামগায়ত্রী" লিখিত আছে, মথচ সক্ষরগুলি গণনা করিলে
৫০টা হয়। অমুসন্ধানে জানিলাম য়ে, "নমঃ" ও "স্বাহা" ইহার প্রত্যেকেই তান্ত্রিক মতে
একাক্ষর বলিয়া গণনীয়। অথচ গোপাল-ময়ের "স্বাহা"কে ছই অক্ষর ধরিয়া "অষ্টাদশাক্ষরী
গোপাল-বিত্যা" বলা হইয়াছে। যখন গ্রন্থমধ্যে এইরপভাবে গণনার রীতির উল্লেখ আছে,
তথন আমাদের আর কিছু বলিবার নাই। এখানে য়ে কামগায়ত্রী দেওয়া হইয়াছে তাহা
অষ্টচন্বারিংশদক্ষরী, কিন্তু চরিতামৃতে (মধ্যের একবিংশে) আছে—"কামগায়ত্রীমন্তর্রূপ, হয়
কৃষ্ণস্বরূপ, সার্দ্ধচিবিশ অক্ষর তার হয়।" এখানে মন্ত্রপ্রকার কামগায়ত্রী ধরা হইয়াছে।
তাহার স্বরূপ এই—"ক্লীং কামদেবায় বিদ্বহে পূজ্পবাণায় ধীমহি তন্মে ক্লফ (০) প্রচোদমাৎ,"
এই মত্ত্রে ২৪২ অক্ষর। কৃষ্ণদাসের রাগময়ীকণা হইতে ইহা সংগৃহীত হইল। এই গায়ত্রীর
অন্ত রূপও অন্তর্ত্র পাওয়া যায়।

অর্থাৎ রূপলাবণ্য দেখিয়া তাহা প্রাপ্তির জন্ম যে লোভ তাহাই পূর্ববরাগ। এই পূর্ববরাগ হইতেই রতি এবং তৎপরবর্ত্তী অন্যান্ম ভাবের উদয় হয়, যথা—

> সম্ভোগের সমরস পূর্ববরাগে রতি। রতিপূর্বব যত দেখ পূর্ববরাগে স্থিতি॥ ঐ ।

এই যে "রতিপূর্ব্ব" কথাটী ব্যবহৃত হইয়াছে তাহার অর্থ এই যে রতির ক্রমিক অভিব্যক্তিতে স্নেহ, প্রেম, মান, প্রাণয়, রাগ, অনুরাগ ও মহাভাবের উদয় হয়। চরিতামৃতে আছে—

> প্রীত্যস্কুরে "রতি" "ভাব" হয় ছুই নাম। যাহা হইতে বশ হয় শ্রীভগবান্॥

মধ্যের ত্রয়োবিংশে।

তাহা কিরূপ ? যথা—

রতি স্নেহ প্রেম এই তিনটা প্রকার।
মান প্রণয় রাগ অনুরাগ আর॥
তত্নপরি ভাব দিয়া অন্টমত হয়।
প্রথমতঃ রতিভাব বীজবৎ কয়॥
রসসার গ্রন্থ ( চরিতামৃতের উক্ত পরিচ্ছেদও দ্রস্টব্য )।

অতএব আসক্তি হইতে পূর্ববরাগ, পূর্ববরাগ হইতে রতি, ভাব ইত্যাদির উদ্ভব হয়। কাব্যপ্রদীপ, কাব্যপ্রকাশ -প্রভৃতি প্রাচীন অলঙ্কার-শাস্ত্রে পূর্ববরাগের পরিবর্ত্তে অভিলাষ (আসক্তির সমনাম) শব্দ ব্যবহৃত হইয়াছে। অতএব দেখা গেল যে আসক্তি হইতেই রতির জন্ম। ইতিপূর্ব্বেও বলা হইয়াছে যে আসকরূপেতে শ্রীরাধাকে বুঝাইয়া থাকে, কাজেই রাধাই রতির স্বরূপা, এই জন্মই তাঁহাকে "কৃষ্ণস্থাহ্লাদিনী শক্তিঃ শৃঙ্গাররসরূপিণী" বলা হয়। রাগময়ীকণাতে আছে—

শ্রীমতী রাধিকা হন রসরূপ রতি। প্রেমের লহরী সবার চিত্ত আকর্ষতি॥

এখন রাধার কথা বাদ দিয়া কেবল রতি লইয়াই আলোচনা করা যাউক। বাশুলীর উত্তরে আছে—রতির আকৃতি আসকে রয়—অর্থাৎ আসক্তির তারতম্য অনুসারে রতির স্বরূপ নির্ভর করে। রতি হইতে যে প্রেম, ভাব ইত্যাদির উদ্ভব হয় তাহা পূর্বের বলা হইয়াছে। ইহা ব্যতীত রতির প্রকারভেদ আরও আছে, যথা—

পঞ্চবিধ রস-—শান্ত, দাস্থ্য, সখ্য, বাৎসল্য।
মধুর নাম শৃঙ্গার রস সভাতে প্রাবল্য॥
শান্তরসে শান্তি রতি প্রেম পর্য্যন্ত হয়।
দাস্থ্য রতি রাগ পর্য্যন্ত ক্রমেত বাঢ়য়॥
সথ্য বাৎসল্য রতি পায় অনুরাগ সীমা। ইত্যাদি

চরিতামৃতে মধ্যের ত্রয়োবিংশে।

অতএব শাস্ত রতি, দাস্থ রতি, সখ্য রতি, বাৎসল্য রতি ও মধুর রতি প্রভৃতি বিভিন্ন প্রকার রতির সন্ধানও পাওয়া যাইতেছে। আসক্তির নমুনার উপর ইহাদের বিভিন্নতা নির্ভর করে। ইহা ব্যতীত সামাগ্য রতি, বিশেষ রতিও আছে, তাহা পরে আলোচনা করা যাইবে।

বাশুলীর উত্তরের দ্বিতীয় অংশ—রসের আকৃতি কন্দর্প হয়—ইহার অর্থ কন্দর্প বা কামদেব রসের স্বরূপ। ইতিপূর্বের বলা হইয়াছে—কন্দর্পরূপেতে শ্রীকৃষ্ণ কয়। অতএব শ্রীকৃষ্ণ হইতেছেন রসের স্বরূপ। অমৃতরত্নাবলীতেও আছে—

> রতি শব্দে রাধাগুণ প্রেম। আর কাম ? কাম শব্দে কান্ত, রাধারমণ নাম॥

চরিতামৃতের আদির চতুর্থে বলা হইয়াছে—

রসময় মূর্ত্তি কৃষ্ণ সাক্ষাৎ শৃঙ্গার।

অতএব রতি ও রস শব্দে রাধা ও কৃষ্ণকে বুঝাইতেছে তাহা জানা গেল। বাশুলীর উত্তরের ইহাই অর্থ।

ইহার পরে চণ্ডীদাস জিজ্ঞাসা করিয়াছেন—

কি বীজ সাধিয়া সাধিব রতি। কি বীজে ভজয়ে রসের গতি॥

বাশুলী উত্তর দিয়াছেন—

তিনটা আখরে রতিকে যজি। পঞ্চম আখরে রসকে ভজি॥ অর্থাৎ তিনটা অক্ষরদারা রতি বা রাধাকে, আর পাঁচটা (এখানে পঞ্চম শব্দে তাহাই বুঝাইতেছে) অক্ষরদারা রস বা কৃষ্ণকে উপাসনা করিতে হইবে। এই আথরগুলি কি ? তিনটা আথরে কামবীজ, আর পাঁচটা আখরে গোপালনমন্ত্র বা কৃষ্ণ-মন্ত্র বুঝাইতেছে। গোপালতাপনী গ্রন্থে (১৯-২০ পৃঃ দ্রুষ্টব্য) কামবীজ ক্লীং শব্দের ব্যাখ্যায় লিখিত হইয়াছে যে ইহা "জলভূমীন্দুসম্পাতে" গঠিত অর্থাৎ—জলং ককারঃ তদাচিম্বাৎ। ভূমিল কারঃ লকারবীজ্ঞাং। তথা দীর্ঘ-ঈকারঃ অগ্নিকৃতসন্ধিম্বাৎ ইন্দুরনুস্বারঃ তদাকার্ম্বাৎ। তেষাং সম্পাতো মিলনং তেন জাতং যৎ কামবীজম্ ইত্যাদি।" অত্যেব এই কামবীজে তিনটা অক্ষর আছে—একটা ক্, দিতীয়টা লা এবং তৃতীয়টা অনুস্বার। এই তিন অক্ষর-সমন্বয়ে ক্লীং গঠিত হয়। এই কামবীজ-দারা রতির উপাসনা বিহিত হইয়াছে।

উক্ত গোপালতাপনী গ্রন্থে গোপালমন্ত্র সন্থন্ধে লিখিত হইয়াছে— "কৃষ্ণায়েত্যেকং পদং গোবিন্দায়েতি দ্বিতীয়ং গোপীজনেতি তৃতীয়ং বল্লভায়েতি তুরীয়ং স্বাহেতি পঞ্চমমিতি পঞ্চপদী জপন্ ইত্যাদি।" অতএব পঞ্চপদী গোপাল-মন্ত্র হইল—"কৃষ্ণায় গোবিন্দায় গোপীজন-বল্লভায় স্বাহা।" ইহাদারা রস বা কৃষ্ণকে উপাসনা করিবার বিধি দেওয়া হইল।

এই উপাসনার একটু প্রকারভেদ আছে। যে দেবতার যাহা প্রিয়, ভক্ত তাহা দিয়াই তাঁহার উপাসনা করে। কৃষ্ণ রাধার প্রিয় বলিয়া ভক্ত কৃষ্ণের স্বরূপভূত কামবীজ-দারা রাধার প্রীতি সম্পাদন করিবে। কিন্তু গোপীজনেরা কৃষ্ণ-উপাসনায় তাঁহার স্বরূপ যে কামবীজ তাহারই উপাসনা করিবে, এজন্ম বলা হইয়াছে—

## কামবীজ সহ ব্রজবধূগণ করে তাঁর উপাসনা॥

রাগাত্মিকা পদ নং ৭৯৩।

ইহার পরে চণ্ডীদাসের মনে এক সন্দেহ উপস্থিত হইয়াছে, তিনি তাহাই বলিতেছেন—

> সামান্য রতিতে বিশেষ সাধে। সামান্য সাধিতে বিশেষ বাধে॥ সামান্য বিশেষে একতা রতি। একথা শুনিয়া সন্দেহ মতি॥

সহজ-সাধনার রীতি এই যে সামান্য রতিতে বিশেষ রতি সাধিতে হয়। কিন্তু কেবলমাত্র সামান্য রতি সাধনার দিকেই দৃষ্টি করিলে বিশেষ রতি সাধনা হয় না, এই জন্য সামান্য ও বিশেষ একত্র করিয়া সাধিতে হয়। চণ্ডীদাস একথা জানেন, কিন্তু সামান্যের সহিত বিশেষ একত্র করিয়া সাধনা করা যায় কিনা সে সন্বন্ধে তাঁহার সন্দেহ উপস্থিত হইয়াছে। তিনি এখানে সেই সন্দেহের কথাই বলিয়াছেন।

এখানে সামান্য ও বিশেষ এই ছুইটা শব্দই বিশেষার্থজ্ঞাপক। ব্রহ্মসূত্রের ১।২।৫ সূত্রে আছে—"বৈশানরঃ সাধারণশন্দবিশেষাৎ"—অর্থাৎ বৈশানর শব্দের সাধারণ অর্থ অগ্নি, কিন্তু এখানে বিশেষার্থে প্রযুক্ত হইয়া প্রমাত্মাকে বুঝাইতেছে। সাধারণ এইরূপে বিশেষে পরিণত হয়। বৈশ্বুব শাস্ত্রে রভি প্রধানতঃ তিন প্রকার—সামান্তা, সমঞ্জসা ও সামর্থা। রসসার গ্রন্থে বলা হইয়াছে—

## অনায়াসে যেমতি মিলে বহু চেফা বিনে। সাধারণী রতি এই শুনহ যতনে॥

ইহার দৃষ্টান্ত কুজার প্রেম। সংক্ষারাদিদ্বারা একটু বিশেষ প্রপ্ত হইলেই ইহা সমঞ্জসা রতি হয়, যেমন শ্রীকৃষ্ণের মহিষীগণের রতি। আর পূর্ণ বিশেষ প্রাপ্ত হইলে তাহা সামর্থ্যা রতিতে পরিণত হয়, যেমন গোপীগণের কৃষ্ণবিষয়ক প্রেম (ভক্তিরসামৃতিসিন্ধুর ৫।৪,৬ দ্রফীরা)। সাধারণভাবে বলিতে গেলে অনায়াসলভ্য রতি সামান্তা, পত্নীপ্রেম সমঞ্জসা, এবং ভগবৎ-প্রেম সামর্থা। এই সামান্তা প্রেমকে ভগবৎ-প্রেমে পরিণত করিতে হইবে। পূর্বেবই বলা হইয়াছে যে রূপলাবণ্যজাত সাধারণ আসক্তির ক্রমিক অভিব্যক্তিতেই মহাভাব জনিয়া থাকে। কিরূপে যে তাহা সম্ভব হয়, চণ্ডীদাস সে সম্বন্ধেই প্রশ্ন উত্থাপন করিয়াছেন, কাজেই আলোচ্য চারি পঙ্ক্তির বিষয় পূর্ববের্তী পঙ্ক্তি-নিচয়ের উপসংহারস্বরূপ।

সহজিয়া তত্ত্বে পরকীয়া রমণী লইয়া সাধনার ব্যবস্থা আছে। সাধারণ লোকে এই প্রথা ঘুণার চক্ষে দেখিয়া থাকেন। কিন্তু লোকে কি বলে না-বলে সে কথা বাদ দিয়া সহজিয়ারা এইরূপ সাধনার যে কারণ নির্দ্দেশ করিয়াছেন তাহাই আলোচনার বিষয়। বিবর্তুবিলাসকার বলেন যে এইরূপ সাধনার দারা রতি নির্ম্মাল হয়, যথা— রতিরূপ আত্মা তারে করহ শোধন। বাণরূপ অগ্নি দিয়া করহ যাজন॥ তবে সংস্কার হইয়া হইবে নির্মাল।

রতিকে এইরূপ নির্ম্মল করিবার জন্য স্ত্রীলোকের সহবাসে সাধনা করিতে হয়। ইহাতে স্ত্রীলোক নিমিত্তমাত্র, উদ্দেশ্যসাধনের অবলম্ব্য, গন্তব্যস্থানে পৌছিবার জন্ম পথিকের পথ চলার ন্যায়, যথা—

> রাগ সাধনের এমনি রীত। সে পথিজনার যেমতি চিত॥

উদ্দেশ্যসিদ্ধি হইলে রমণীর আর কোন প্রয়োজন নাই—

মধু আনি মধুমাছি চাক করে যবে। নানান পুষ্পের মধু যোগ করি তবে॥ বহু পুষ্পা হৈতে মধু করে আয়োজন। সেই পুষ্পো পুনঃ তার কোন্ প্রয়োজন॥

অতএব স্পাষ্টই দেখা যাইতেছে যে সামান্তা রতি অবলম্বন করিয়া সাধনার দারা তাহাকে বিশেষ রতিতে পরিণত করা যায়, ইহাই সাধনার উদ্দেশ্য। চণ্ডীদাস তাই প্রথম পঙ্ক্তিতে বলিয়াছেন যে সামান্তা রতিতে বিশেষ সাধিতে হয়। দিতীয় পঙ্ক্তিতে তিনি বলিয়াছেন যে সামান্ত সাধিতে বিশেষ বাধে অর্থাৎ এইরূপ সাধনায় যদি সাধক কেবল বাহ্ন রতি উপভোগেই মন দেয়, তাহা হইলে তাহার বিশেষ রতি সাধিবার পক্ষে বিদ্ব উপস্থিত হইবে, যথা—

যদি বাহ্য স্থথে সদা মজ মোর মন। তবে ত না পাবে ভাই, সে আনন্দ ধন॥

প্রেমানন্দলহরী।

অথবা---

দেহ রতি সম্বন্ধিয়ে পরশে প্রকৃতি॥ কোন জন্মে জন্মে তার নিস্তার না হয়।

আনন্দতৈরব।

এই কথাই চণ্ডীদাস দ্বিতীয় পঙ্ক্তিতে বলিয়াছেন। তৎপরে তৃতীয় ও চতুর্থ

পঙ্ক্তিতে তিনি নিজেই বলিয়াছেন যে সামান্যা রতি অবলম্বন করিয়াই বিশেষ রতি সাধিতে হইবে, পৃথক্ করিয়া নহে। ইহা যে কিরূপ তাহাই ব্যাখ্যার ছলে তিনি জিজ্ঞাসা করিয়াছেন। কিন্তু এইরূপ সন্দেহের কোনই কারণ নাই, কারণ কবি, দার্শনিক, বৈজ্ঞানিক সকলেই এই সামান্যা হইতেই বিশেষের সাধনা করেন। রবিবাবু বলিয়াছেন—

রূপ সাগরে ডুব দিয়াছি অরূপ রতন আশা করি।

সামান্য রূপ এই ভাবে বিশেষ রূপের সন্ধান বলিয়া দেয়। একটা সামান্য আতার পতন দৃষ্টে মাধ্যাকর্ষণ আবিষ্কৃত হইয়াছিল। মানবের জ্ঞান, ভক্তি, প্রেম এইরূপ সামান্যা হইতেই বিশেষত্ব লাভ করে। ইহার দার্শনিক ব্যাখ্যা প্লেটোর বেঙ্কোয়েট নামক গ্রন্থে দ্রুষ্টব্য।

তৎপরে চণ্ডীদাস প্রশ্ন করিয়াছেন—

সামান্য রতিতে কি বীজ হয় ? বিশেষ রতিতে কি বীজ কয় ? সামান্য রসকে কি বীজে যজে ? কি বীজ প্রকারে বিশেষে মজে ?

ইহার উত্তরে বাশুলী দেবী বলিয়াছেন—

দিতীয় আখরে সামান্য রতি।
তবে সে পাইবে বিশেষ স্থিতি॥
চতুর্থ আখরে সামান্য রস।
তাহাতে কিশোরা কিশোরী বশ॥

এখানে দ্বিতীয় ও চতুর্থ শব্দে ছুই ও চারকে বুঝাইতেছে। সামান্য রতির বীজ ছুইটী আখরে ব্যক্ত করা যায়, ইহা বৈধী। বৈধী রতি বা ভক্তির স্বরূপ এই—"মনে রাগ জন্মে নাই, অথচ শাস্ত্রশাসন মানিয়া ধর্ম্মকার্য্য করিতে প্রবৃত্তি হয়, ইহাই বৈধী সাধনা" (ভক্তিরসামৃতসিন্ধু, ১)২)৫)। "প্রেম না

জন্মা পর্য্যন্ত সাধক বৈধী ভক্তির অধিকারী, তখন শাস্ত্রশাসনই প্রেমোৎপত্তির অনুকূলে কার্য্য করে" (ভক্তিরসায়ত সিন্ধু, ১৷২৷১৪৯)। চরিতায়তে আছে—

> রাগহীন জন ভজে শাস্ত্রের আজ্ঞায়। বৈধী ভক্তি বলি তারে সর্ববশাস্ত্রে গায়॥

> > মধ্যের দ্বাবিংশে।

কিন্তু এই বৈধী হইতেই ক্রমে ক্রমে প্রেম ভক্তির উদয় হইয়া থাকে, যথা—

সাধন প্রবর্ত্ত দেহে বৈধী অঙ্গ হয়। কর্ম্মাদি থাকিতে ভক্তি অধিকারী নয়॥

অমৃতরত্বাবলী।

এবং

নবধা সাধন ভক্তি এইরূপ হয়। ক্রিতে ক্রিতে হয় প্রেমের উদয়॥

প্রেমানন্দলহরী।

বাশুলীর উত্তরে ইহাই ব্যক্ত হইয়াছে। চণ্ডীদাস সামান্য ও বিশেষ রতির বীজ বা মূল জানিতে চাহিয়াছিলেন। বাশুলী উত্তর করিলেন যে সামান্য বা প্রাথমিক (সাধারণ) রতিতে বৈধী সাধনাকেই মূল বলিয়া গ্রহণ করিতে হইবে, ইহা হইতেই বিশেষ রতি বা প্রেম জন্মিবে। সহজিয়া তন্ত্রের মতে রমণী লইয়া সাধনারও নির্দিষ্ট প্রণালী আছে, তাহা মৎপ্রণীত "চৈতন্যপরবর্তী সহজিয়া ধর্ম্ম" গ্রন্থের ৬৬–৭৫ পৃষ্ঠায় বির্ত হইয়াছে। এখানেও দেখা যায় যে বৈধী বা নির্দিষ্ট প্রণালী মত সামান্যা রতির সাধনা করিয়া বিশুদ্ধ বা বিশেষ রতির সন্ধান পাওয়া যায়। অতএব বাশুলী প্রথমতঃ বৈধী সাধনা করিতে বলিয়াছেন, তাহা হইতেই বিশেষ রতি জন্মিতে পারে।

তৎপরে বাশুলী বলিয়াছেন যে চার অক্ষরে সামান্য রস। রত্নসারে আছে— চারি অক্ষরে পরকীয়া জানিহ নিশ্চয়।

অতএব এই চারি অক্ষর হইল "পরকীয়া"। ইহাতে যে 'কিশোরা-কিশোরী' বশ হয়, তাহার কারণ—

ব্রজের মাধুর্ঘ্য রস পরকীয়া হয়।

সহজিয়া তন্ত্রের মতে পরকীয়া রমণী ভিন্ন সাধনা হয় না। গোপীগণও পরকীয়া প্রেমে আত্মসমর্পণ করিয়াছিলেন, তাহাই ভিত্তিস্বরূপ গ্রহণ করিয়া চৈতন্ত্র-পরবর্ত্তী বৈষ্ণব ধর্ম্ম গড়িয়া উঠিয়াছে। নিত্যবৃন্দাবনের কৃষ্ণ ও রাধা কিশোরা-কিশোরী, তাঁহারা পরকীয়া রসে ভরপূর। প্রাকৃত রতিজ যে পরকীয়া রস তাহাই সামান্ত বলিয়া কথিত হয়—

#### প্রাকৃত রতি পরকীয়া:সামান্যা কহি যারে। রত্নসার।

অর্থাৎ সাধারণ মানবীয় পরকীয়া প্রেমরস অবলম্বন করিয়া কিশোরা-কিশোরীর বিশুদ্ধ পরকীয়া আস্বাদন করিতে হইবে, ইহাই বাশুলীর উক্তি। চৈতক্সদেব প্রলাপ অবস্থায় এই ভাবেই তন্ময় হইয়া থাকিতেন। চরিতামতের অন্তাখণ্ডে-ইহার বিস্তৃত বিবরণ আছে। গোস্বামিগণের রচিত বিদগ্ধমাধব, ললিতমাধব, দানকেলী-কৌমুদী, গোবিন্দ-লীলামূত প্রভৃতি গ্রন্থেও মানবীয় প্রেমলীলার ছাঁচে ঢালিয়া রাধাক্ষের প্রেমলীলা বর্ণনা করা হইয়াছে। তাহার একমাত্র উদ্দেশ্য এই যে সামান্য পরকীয়া রসের আস্বাদন হইতে বিশেষ রসের আস্বাদন ভক্তগণ করিতে পারিবেন। সহজিয়া তান্ত্রিক সাধনার উদ্দেশ্যও ইহা ভিন্ন আর কিছই নহে। প্রথমতঃ সীমাবদ্ধরূপে মন নিবদ্ধ করিয়া প্রেমের অঙ্কুর জন্মাইতে হইবে। তৎপরে সেই প্রেমকে বিশ্বপ্রেমে পরিণত করিতে হইবে। বিল্লমঙ্গল ঠাকুরের যে উপাখ্যান জনসাধারণ-মধ্যে প্রচলিত আছে, তাহার মূলেও এই তত্ত্বই নিহিত আছে। বাশুলী দেবীর উত্তরেও ঠিক এই কথাই আমরা পাইতেছি।

51

8

- এ দেহে সে দেহে একই ' রূপ।
   তবে সে জানিবে রসের ' কৃপ।
   এ বীজে সে বীজে একতা হবে।
   তবে সে প্রেমের সন্ধান পাবে।
- ৫ সে ° বীজ যজিয়ে এ বীজ ভজে °।
  সেই সে প্রেমের সাগরে মজে॥
  রতিতে রসেতে একতা করি।
  সাধিবে সাধক বিচার করি॥
  বিশুদ্ধ রতিতে বিশুদ্ধ রস।
- ১০ তাহাতে কিশোরা কিশোরী বশ ॥
  বিশুদ্ধ রতির ° করণ কি ?
  সাধহ সতত ° রজক-ঝি।
  সাতাশী উপরে তাহার ঘর।
  তিনটী তুয়ার ° তাহার পর॥
- ১৫ বীজে মিশাইয়া রামিনী যজ।
  রসিক মণ্ডলে ' সতত ' ভজ।
  বিশুদ্ধ রতিতে বিকার পাবে।
  সাধিতে নারিলে ' নরকে যাবে॥
  বাশুলী কহিছে '—'এই সে হয়'।
- ২০ চণ্ডীদাসে '° কছে ''—'অশুথা নয়' '<sup>২</sup>॥
- ১ একুই, বিপু ২৮৮। বরু রসেরই, পদং।
- ৬-, সে বীজ ভজিয়া এ বীজ জজে, বিপু ২৮৮।
- - রতিতে, পসং।
     ছার, বিপু ২৮৮।
     মণ্ডল সঙ্গেতে, বিপু ২৮৮।
- ১০ চণ্ডীদাস, পসং। ১০ কয়, বিপু ২৮৮।
- ১২ না হয়, পসং।

### ব্যাখ্যা

১। তান্ত্রিক মতে :—পরমাত্মা (তিনি যে নামেই কথিত হন না কেন)
স্পৃত্তিকার্য্যে প্রবৃদ্ধ হইয়া নিজ দেহ দ্বিধা বিভক্ত করিলেন, তখন তাঁহার এক
অংশে পুরুষ ও অপর অংশে প্রকৃতির উদ্ভব হইল, এই মত শাস্ত্রাদিতে প্রচারিত
হইয়াছে। অতএব শ্রেষ্ঠ যোগিগণ পুরুষ ও প্রকৃতির মধ্যে কোন প্রকার
বিভিন্নতা দর্শন করেন না, ইহাও তত্ত্ব-ব্যাখ্যায় স্থান লাভ করিয়াছে।

"এ দেহে সে দেহে একই রূপ" ইহাও সেই ধরণের কথা। সহজিয়ারা এই পৌরাণিক তত্ত্ব নিজেদের গ্রন্থ-মধ্যে নিম্নলিখিত প্রকারে সন্নিবিষ্ট করিয়াছেনঃ—

একরপ চুই হয় ভিন্ন দেহ নয়।
প্রকৃতি পুরুষ নাম বাহিরে দেখয়॥
প্রেমানন্দলহরী।
বাহেতে দেখয়ে মাত্র দেহে চুই রূপ।
অন্তরে মিলিত হয় আত্মা একরপ॥
রাধারসকারিকা।
পরমাত্মা পুরুষ প্রকৃতি রূপে জোড়া।
চুই তনু এক আত্মা কভু নহে ছাড়া॥
নিগূঢ়ার্থপ্রকাশাবলী।

চরিতামৃতেও আছে :—
রসরাজ (কৃষ্ণ = পুরুষ) মহাভাব (রাধা = প্রকৃতি) তুই একরূপ।
মধ্যের অফমে।

এই জাতীয় বিবৃতি পুরুষ প্রকৃতি-ভেদের দার্শনিক ব্যাখ্যা মাত্র, কিন্তু সহজিয়াদের প্রেমের সাধনায় এই মতবাদেরও একটা সার্থকতা আছে। রাগাত্মিকা পদে চণ্ডীদাস বলিয়াছেন—

> রমণ ও রমণী তারা ছইজন কাঁচা পাকা ছুটী থাকে। এক রজ্জু খসিয়া পড়িলে রসিক মিলয়ে তাকে॥ পদ নং ৮০৪।

অন্যত্র--

তুই ঘুচাইয়া এক অঙ্গ হও
থাকিলে পীরিতি আশ।
পীরিতি সাধন বড়ই কঠিন
কহে দিজ চণ্ডীদাস॥
পদ নং ৩৮৪।

কাজেই প্রেমের সাধনায় "আমি পুরুষ" ও "তুমি দ্রীলোক" এইরূপ ধারণা বিসর্জ্জন করিতে হইবে, নতুবা সহজমতে প্রকৃত রসিক হওয়া যায় না। রমণা লইয়া সাধনা এই উদ্দেশ্যেই অনুষ্ঠিত হয়, এবং ইহার সিদ্ধিতেই তাহার পরি-সমাপ্তি। তরণীরমণ-রচিত চণ্ডীদাসের সাধন-াবিষয়ক একখানা পুথি (নং ৩৪৩৭) কলিকাতা বিশ্ববিভালয়ের গ্রন্থশালায় রক্ষিত আছে। তাহাতে রমণা লইয়া সাধনার যে বিবরণ লিখিত হইয়াছে তাহা এইরূপ—

চারি মাস আগে তার চরণ সেবিয়া। পদতলে শুতি রবে স্ব-ভাব লইয়া॥ পুন আর চারি মাস চরণ সেবিয়া। বাম ভাগে শুতি রবে স্ব-ভাব লইয়া॥ ইত্যাদি।

এই যে চারি চারি মাস করিয়া সাধনার পর্য্যায় নির্দিষ্ট হইয়াছে তাহার কেন্দ্রীভূত মূল সূত্রটা হইতেছে স্ব-ভাব গ্রহণ করা। এখানে স্ব-ভাব অর্থ স্বভাব নহে। পুরুষ-সাধক স্ত্রীলোকের সান্নিধ্যে অবস্থান করিবে সত্য, কিন্তু সে মনে করিবে যেন পুরুষের নিকটেই অবস্থান করিতেছে। স্ব-ভাব লইয়া অর্থাৎ সে নিজে পুরুষ বলিয়া অপরকে পুরুষবৎ জ্ঞানের সহিত। ইহাতে চিত্তচাঞ্চল্য নিবারিত হয়, এবং ইহাতেই প্রকৃত রসের সন্ধান পাওয়া যায়। আমাদের হৃদয়ে কতকগুলি স্থায়ী ভাব আছে, তাহা সাধারণতঃ স্থুপ্ত অবস্থায় থাকে, কিন্তু বাহা ভুতিতেজনায় যখন তাহারা প্রবুদ্ধ হইয়া উঠে, তখন হৃদয়ে এক প্রকার আনন্দ অনুভূত হয়, ইহাই রস। আনন্দই রসের প্রাণ। কাব্য পাড়িয়া, অভিনয় বা স্থন্দর দৃশ্য দেখিয়া আমরা আনন্দ উপভোগ করি; সেই আনন্দের অধিষ্ঠান মনে,—শরীরে নহে। দ্রীলোক লইয়া সাধনায়ও এইরূপ মানসিক নির্মুল আনন্দ উপভোগ করিতে হইলে "এ দেহে সে দেহে একই রূপ"

এই ধারণা করিতে হইবে, নতুবা স্ত্রীপুরুষ-ভেদজ্ঞান থাকিলে তাহাতে কামের উদ্রেক হইবেই, তাহার ফলে "খণ্ডরতির" উদয় হইবে, "অথণ্ড নির্ম্মল রুস" উপভোগ করা যাইবে না।

একটী রাগাত্মিকা পদে চণ্ডীদাস বলিয়াছেন—

সখি হে, রসিক বলিব কারে।

বিবিধ মসলা রুসেতে মিশায়

রসিক বলি যে তারে॥

রস পরিপাটী স্থবর্ণের ঘটা

সম্মুখে পুরিয়া রাখে।

খাইতে খাইতে পেট না ভরিবে

তাহাতে ডুবিয়া থাকে।

সেই রস পান রজনী দিবসে

অঞ্জলি পুরিয়া খায়।

খরচ করিলে দ্বিগুণ বাড়ায়ে

উছলিয়া বহি যায়॥ ইত্যাদি।

পদ নং ৭৭৭।

এই জাতীয় অখণ্ড রতি শারীরিক স্থথে হইতে পারে না। এইজন্য সাধনার প্রয়োজন হয়—

> এই হেতু সাধনার হয় প্রয়োজন। উন্মত্ত মনের বেগ করিতে ধারণ॥

> > রসরত্বসার।

সহজিয়ারা দ্রীলোক লইয়া সাধনা করেন বলিয়া অপরাধী হইয়াছেন, এইরূপ যাহাদের ধারণা আছে তাহারা যেন উল্লিখিত পদগুলির বিষয় আলোচনা করেন। একটা ধর্ম্ম বুঝিতে হইলে সেই ধর্ম্মের অন্তর্ভুক্ত লোকদের মতবাদ বুঝিতে চেফা করা উচিত। সহজ সাধনারও যে একটা মহৎ উদ্দেশ্য আছে তাহা পূর্ব্বোক্ত আলোচনা পাঠে অস্বীকার করিবার উপায় নাই।

এখন দর্শনের দিক্ দিয়া আলোচনা করা যাউক। তান্ত্রিক মতের সাধন-ক্ষেত্রে স্ত্রীপুরুষের কথা ছাড়িয়া দিলেও, সমদর্শিতা যে ধর্মজীবনের প্রকৃষ্ট অভিব্যক্তি তাহা সর্ববাদিসম্মত। "সমত্বমারাধনমচ্যুতস্তু" ইহা শাস্ত্র-বাক্য। নিগৃঢ়ার্থপ্রকাশাবলীতে আছে—

> নিজ দেহ অগ্য দেহ এক জ্ঞান যার। ইশা কর্শা ভেদাভেদ কেন হবে তার॥

অ্যাত্র

তুমি শুদ্ধ বস্তুজ্ঞানে দেখিতেছ ভ্ৰম।
নতুবা সকলি হয় আত্মার এ ক্রম॥
কোথা কীট, কোথা ইট, কোথায় বা কাট।
মায়াবশে তুমি শুধু দেখ এ বিভ্রাট॥ ইত্যাদি।
রসরত্নসার।

শুধু জ্ঞানমার্গের সাধনাতেও এইরূপ সমদর্শিতা জ্বন্মিলে মনে অটল আনন্দের উদ্ভব হইতে পারে। পৃথিবীর যাবতীয় শ্রেষ্ঠ ধর্ম্মের ইহাই সার মর্ম্ম। সহজিয়া গ্রন্থেও তাহার প্রতিধ্বনি মিলিতেছে।

পং ৩—৬। চণ্ডীদাসের পদাবলীর ৭৬৫ ও ৭৬৬ সংখ্যক রাগাত্মিকা পদদ্বয় আলোচনা করিলেই এই চারি পংক্তির অর্থ পরিস্ফুট হইবে। ৭৬৫ সংখ্যক পদে আছে—

> কি বীজ সাধিলে সাধিব রতি ? কি বীজ ভজিলে রসের গতি ?

এখানে রতি ও রস প্রত্যেকেরই বীজের উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যাইতেছে। আলোচ্য পদটীর তৃতীয় পংক্তিতে আছে—"এ বীজে সে বীজে একতা হবে" অর্থাৎ রতি ও রসের বীজদ্বয় একত্র করিয়া সাধনা করিলে প্রেমের সন্ধান (৪র্থ পংক্তি দ্রুইব্য) পাওয়া যাইবে। এই বিষয়টী ৭৬৫ ও ৭৬৬ সংখ্যক পদদ্বয়ের আলোচনায় ব্যাখ্যাত হইয়াছে। কামবীজ ক্লীং হইতে আরম্ভ করিয়া পঞ্চাক্ষরী গোপল মন্ত্র প্রভৃতির সমবায়ে যে তান্ত্রিক উপাসনা বিহিত হইয়াছে, তাহার কথাই এখানে বলা হইয়াছে।

ইহাই তান্ত্রিক মতের ব্যাখ্যা, কিন্তু সাধনার দার্শনিক তত্ত্বের দিক্ দিয়া আলোচনা করিলেও বলা যাইতে পারে যে এখানে সামান্য রতিতে বিশেষ সাধিতে বলা হইয়াছে, অর্থাৎ সামান্য ও বিশেষ একত্র করিয়া সাধনা করিবার ব্যবস্থা দেওয়া হইয়াছে। এইরূপ সাধনার বিষয় ৭৬৫ ও ৭৬৬ সংখ্যক পদদ্বয়ের ব্যাখ্যায় বিস্তৃতভাবে আলোচিত হইয়াছে। উক্ত পদদ্বয়ে আছে—

সামান্য রতিতে বিশেষ সাধে।

\* \* \*

সামান্য বিশেষ একতা রতি। ইত্যাদি।

বিশেষ রতিতেই রসের অনুভূতি জন্মে। ইহাতে সাধক ভোক্তার পর্য্যায় অতিক্রম করিয়া দ্রফীর পর্য্যায়ে আসীন হন। তাহাতেই প্রকৃত রস এবং বিশ্বব্যাপী প্রেমের উৎপত্তি হয়। এইজন্মই আলোচ্য পদটীর ৭ম ও ৮ম পংক্তিতে বলা হইয়াছে—

> রতিতে রসেতে একতা করি। সাধিবে সাধক বিচার করি॥

এই রতি ও রস একত্র করিয়া সাধনা করিবার পর্য্যায় দেখাইবার জন্ম ও ৬৯ পংক্তিবয়ে বলা হইয়াছে—

সে বীজ যজিয়ে এ বীজ ভজে। সেই সে প্রেমের সাগরে মজে॥

একখানা সহজিয়া গ্রন্থে আছে—

আগে পঞ্চনাম

গ্রহণ করিয়া

শ্ৰদ্ধা বাড়ে অতিশয়।

শ্ৰন্ধান্বিত হয়ে

জ্ঞানাঞ্জন পেয়ে

অষ্টম আখর লয়॥

অগ্যত্র

কামবীজ আগে গ্রহণ করি। গাইত্রী মহিমা কহিতে নারি॥ দেহ হয় সাড়ে চবিবশ লেখা। কৃষ্ণ সহ যেন রাধিকে দেখা॥ সাধনমার্গে ইহাই ক্রমিক উন্নতির পন্থা। এই ব্যবস্থার কথাই এখানে বির্ত হইয়াছে।

পং ৯–১০। পূর্ববর্ত্তী পংক্তিদ্বয়ে বলা হইয়াছে যে রতিতে রসেতে একত্র করিয়া সাধনা করিতে হইবে। সেই সাধনা কি প্রকার, তাহাই এখানে কথিত হইতেছে। বিশুদ্ধ রতির সহিত বিশুদ্ধ রস মিশাইতে হইবে। এখানে বিশুদ্ধ অর্থ বিকাররহিত (১৭শ পংক্তি দ্রফব্য)। কিশোরা কিশোরী বলা হইয়াছে, কারণ চৈতন্ম-প্রবর্ত্তিত ধর্ম্মে রাধাকৃষ্ণ সততই কিশোর বয়স্ক, বিশেষতঃ সহজিয়াদের প্রেমের সাধনায়—

কিশোর কিশোরী চুইটী জন। শৃঙ্গার রসের মূরতি হন॥

কিশোর বয়সেই প্রেমের উৎপত্তি বলিয়া এই পরিকল্পনা।

পং ১১-১২। এখানে প্রথম পংক্তিতে জিজ্ঞাসা করা হইল যে বিশুদ্ধ রতির করণ কি ? করণ অর্থ ইংরাজিতে যাহাকে culture বলে, অর্থাৎ সাধনা। দিতীয় পংক্তিতে ইহারই উত্তরে রজকিনীর সাধনা করিবার ব্যবস্থা দেওয়া হইয়াছে। তত্ত্বে সাধনযোগ্যা জ্রীলোকের মধ্যে রজকিনীর উল্লেখ দৃষ্ট হয়, সহজিয়ারা এই ধারণার জন্য তত্ত্বের নিকট ঋণী। এই সাধনার প্রণালী কি তাহাই পদের পরবর্ত্তী অংশে বিবৃত হইয়াছে।

পং ১৩-১৬। প্রথম চুই পংক্তি এই—

সাতাশী উপরে তাহার ঘর। তিনটা হুয়ার তাহার পর॥

অর্থাৎ সাতাশীর উপরে রজকিনীর গৃহ, এবং ঐ গৃহের ভিনটী দার। পূর্বেবাক্ত ৭৬৫ ও ৭৬৬ সংখ্যক পদদ্বয়েও আমরা ঠিক এইরূপ কথাই পাইয়াছি। তাহাতে আছে—

> সাতাশী উপরে তিনের স্থিতি। সে তিন রহয়ে কাহার গতি ?

এবং

### তিনটী ছুয়ারে থাকয়ে যে। সেই তিনজন নিত্যের কে १

ইহারই উত্তরে বলা হইয়াছে যে প্রথম দুয়ারে মদরূপিণী বাশুলী: দ্বিতীয় দুয়ারে আসকরূপিণী রাধা, এবং তৃতীয় দুয়ারে কন্দর্পরূপী শ্রীকৃষ্ণ বিরাজ করেন। এই তিনকে একত্র করিয়া ( অর্থাৎ একমাত্র নিত্যের ত্রিবিধ অভিব্যক্তি-রূপে গ্রহণ করিয়া) সাতাশী অক্ষরের সহিত সাধনা করিতে হইবে। এই সাতাশী অক্ষর কি তাহা ইতিপূর্বের ৭৬৬ সংখ্যক পদের ব্যাখ্যায় বর্ণিত হইয়াছে। বিভিন্নতার মধ্যে এই যে উক্ত পদে তিন দার-সমন্বিত নিতাের সাধনা বিভিত হইয়াছে. আর আলোচ্য পদটীতে নিত্যের স্থানে রজকিনীর সাধনার কথা বলা হইয়াছে। এখানে রজকিনীতে নিত্যের আরোপ করিয়া সাধনার বাবস্থা দেওয়া-হইল। ইহাই আরোপ সাধনার প্রথা। আমাদের ১নং (অর্থাৎ পদাবলীর ৭৬৪ নং) পদে চণ্ডীদাসকে জপতপ ছাড়িয়া আরোপ সাধনা করিতে বলা হইয়াছিল। তৎপরে ৭৬৫ ও ৭৬৬ নম্বর পদদ্বয়ে স্বরূপের অর্থাৎ নিত্যের বিশেষত্ব বর্ণিত হইয়াছে,কারণ আরোপ সাধনা করিতে হইলে যাঁহাকে আরোপ করিতে হইবে, তাঁহার সম্বন্ধে প্রকৃষ্ট জ্ঞান থাকা দরকার। এজন্য উক্ত পদদ্বয়ে নিত্যের অর্থাৎ স্বরূপের বিশেষত্ব বর্ণিত হওয়ার পরে, আলোচ্য এই ৪নং (পদাবলীর ৭৬৭ নং) পদে রজ্ঞকিনীর উপর নিত্যের আরোপ করার কথা বলা হইল। ইহারই নাম স্বরূপে আরোপ—

# স্বরূপে আরোপ যার রিসক নাগর তার প্রাপ্তি হবে মদনমোহন।

৭৬৮ নং পদ।

অর্থাৎ এইরূপ আরোপ করিয়া সাধনা করিলে মদনমোহন কৃষ্ণপ্রাপ্তি হয়। এইরূপ আরোপ করার পরে রামী আর রজকিনী নহেন, তিনি তখন স্বরূপের স্বভাবে পরিণত হইয়াছেন। কাজেই বলা হইল যে স্বরূপের গ্রায় তাঁহারও তিনটী হার, আর এই তিন হার বা অভিব্যক্তি-সমন্বিত রামীকে এখন স্বরূপের প্রতিভূ মনে করিয়া ৩নং (৭৬৬ নং) পদোক্ত প্রথায় ৮৭ অক্ষরের সহিত উপাসনা করিতে হইবে।

এইরূপে উত্তরসাধিকা স্বরূপত্ব প্রাপ্ত হন বলিয়াই চণ্ডীদাস রামীকে সম্বোধন করিয়া বলিতে পারিয়াছেন—

শুন রজকিনী রামি।
ও হুটি চরণ শীতল জানিয়া
শরণ লইন্ম আমি॥
তুমি বেদ-বাদিনী হরের ঘরণা
তুমি সে নয়নের তারা।
তোমার ভজনে ত্রিসন্ধ্যা যাজনে
তুমি সে গলার হারা॥ ইত্যাদি।
৭৬৯ নং পদ।

অনেকে একমাত্র প্রেমের দিক্ দিয়াই এই জাতীয় পদগুলির ব্যাখ্যা করিতে প্রয়াস পাইয়াছেন। কিন্তু প্রেমের উচ্ছ্বাসেরও একটা সীমা আছে, তাহাতে এ কথা বলা যায় না—

তুমি রজকিনী আমার রমণী
তুমি হও মাতৃ পিতৃ।
ব্রিসন্ধ্যা যাজন ! তোমারি ভজন
তুমি বেদমাতা গায়ত্রী। ইত্যাদি।
৭৭০ নং পদ।

আরোপের পরে উত্তরসাধিকা স্বরূপত্ব প্রাপ্ত হইলেই তাঁহাকে সম্বোধন করিয়া এই কথা বলা চলে। সাধারণ মূর্ত্তি-পূজার সহিত ইহার বিভিন্নতা এই যে মূর্ত্তি-পূজায় মাটীর প্রতিমার উপর দেবত্ব আরোপ করিয়া তাঁহার নিকটে দেবতার স্তব পাঠ করা হয়, আর সহজিয়া আরোপ সাধনায় জীবিত মানুষের উপর স্বরূপত্ব আরোপ করিয়া তাহার উপাসনা করা হইয়া থাকে। আরোপ সাধনার এই নিয়ম জানা না থাকিলে পূর্বেবাক্ত পদগুলির মর্মার্থ গ্রহণ করা সম্ভবপর নয়।

শেষের ছুই পংক্তিতে কামবীজের সহিত রামিনীকে যাজন করিবার উপদেশ দেওয়া হইয়াছে, এবং যাহারা প্রকৃত রসিক পর্য্যায়ের অর্জ ভুক্ত তাহাদের সহযোগে এই উপাসনায় প্রবৃত্ত হইতে বলা হইয়াছে। ইহা শৈব তান্ত্রিক মতের চক্রসাধনার অনুকরণ মাত্র। পং ১৭-১৮। রতি বিশুদ্ধ না থাকিলে, অর্থাৎ তাহাতে বিকার উপস্থিত হুইলে নুরুকে যাইতে হুইবে।

অন্যত্ৰ,—

ব্যভিচারী হৈলে প্রাপ্তি নাহি মিলে নরকে যাইবে তবে।

৭৭১ নং পদ।

অস্থান্য গ্রন্থে আছে---

অনিত্য প্রকৃতি সঙ্গে সর্ববধর্ম্ম যায়। রসসার।

যদি বাহ্য স্থথে সদা মজ মোর মন।
তবে ত না পাবে ভাই সে আনন্দ ধন॥
প্রেমানন্দলহরী।

ন্ত্রীসঙ্গ করিলে নিজ আত্মহারা হবে। আত্মা নফ্ট হৈলে জীব অধোগতি পাবে॥

বিবর্ত্তবিলাস।

দেহ রতি সম্বন্ধীয়ে পরশে প্রকৃতি॥ কোন জন্মে জন্মে তার নিস্তার না হয়। ভোগ ভুঞ্জায় তারে যম মহাশয়॥

আনন্দভৈরব।

রাগের সন্ধান জানে কামী কি কখন। মদনাবিষ্টে আত্ম হারায় তখন॥

রাগময়ীকণা।

ইহা আরোপ সাধনার বিধি ও নিষেধ। অন্যান্য ধর্ম্মেও এইরূপ বিধি-নিষে আছে। লোকে তাহা মানে না বলিয়া ধর্ম্মের দোষ হয় না, ইহা ব্যক্তিগত প্রবৃত্তির দোষ। সেইরূপ সহজিয়া সাধনাতেও ব্যভিচার হয় বলিয়া সহজধর্ম দায়ী নহে, ব্যক্তিগত চুর্বলতার জন্ম ধর্ম্মকে দায়ী করা যুক্তি-বিগহিত তবে কিনা এইরূপ স্ত্রীলোক লইয়া সাধনা যে বিপদ-সঙ্কুল তাহাতে সন্দেই, এবং এজন্মই বলা হইয়াছে যে এই সাধনায় সিদ্ধি লাভ করা এক কোটি সাধকের মধ্যে একজনের ভাগ্যে ঘটিয়া থাকে মাত্র।

C

'স্বরূপে আরোপ যার রসিক নাগর তার প্রাপ্তি হবে মদনমোহন। গ্রাম্যদেব বাশুলীরে জিজ্ঞাস গে করজোড়ে'— রামী কহে,—'শৃঙ্গার সাধন'॥ চণ্ডীদাস কর জোড়ে বাশুলীর পায় ধরে মিনতি করিয়া পুছে বাণী— 'শুন মাতা ধর্ম্ম মতি, বাউল হইনু অতি, কেমনে স্থবুদ্ধি হবে প্রাণী ?' হাসিয়ে বাশুলী কয়— 'শুন চণ্ডীমহাশয়, আমি থাকি রসিক নগরে। সে গ্রামে দেবতা আমি ইহা জানে রজকিনী জিজ্ঞাস গে যতনে তাহারে॥ সে দেশের রজকিনী হয় রসের অধিকারী রাধিকা-স্বরূপ তার প্রাণ। তুমি-ত রমণের গুরু সেহ রসের কল্পতরু তার সনে দাস অভিমান ॥' চণ্ডীদাস কহে—'মাতা, কহিলে সাধন-কথা রামী-সত্য প্রাণ-প্রিয়া হৈল। নিশ্চয় সাধন-গুরু সেই রসের কল্লতরু তার প্রেমে চণ্ডীদাস মৈল॥

#### ব্যাখ্যা

পং ১-৪:—৪নং পদে রজকিনীর উপর স্বরূপত্ব আরোপ করিয়া তাঁহার উপাসনা করিবার বিধি দেওয়া হইয়াছে, এবং ঐ উপাসনার কিছু বিশেষত্ব প্রদর্শিত হইয়াছে। আলোচ্য পদটীতে এইরূপ উপাসনার আরও কতকগুলি বিশেষত্ব বর্ণিত হইতেছে। এই পদটা এমন ভাবে লিখিত হইয়াছে যেন চণ্ডাদাস শৃঙ্গার-সাধন-সন্থন্ধে রামীকে প্রশ্ন করিয়াছিলেন, তদ্ভত্তরে রামী বলিতেছেন যে, উত্তরসাধিকার প্রতি স্বরূপত্ব আরোপ করিয়া উপাসনা করিলে রসিকনাগর মদনম্যোহন প্রাপ্তি হয়। তৎপরে তিনি চণ্ডাদাসকে বাশুলীর নিকট করজোড়ে শৃঙ্গার-সাধন-সন্বন্ধে জিজ্ঞাসা করিতে উপদেশ দিয়াছেন। এই পদটা রামী, বাশুলী ও চণ্ডাদাসের উত্তর-প্রত্যুত্তর লইয়া লিখিত।

স্বরূপ। প্রাচীন শাস্ত্রাদিতে ধর্মালোচনায় স্বরূপ শব্দ ব্যবহৃত হইয়াছে। ছান্দোগ্য উপনিষদের ১৷২৷৯ সূত্রের ব্যাখ্যায় লিখিত হইয়াছ যে স্বরূপ দেহ মানব দেহের অন্তরতম কোষ, ইহা প্রাণময়, মুখ্য প্রাণ ইহার অধিষ্ঠাত্রী দেবতা। এই মুখ্য প্রাণকে অবগত হইলে লোক সংসার-বন্ধন হইতে মুক্ত হয় (এলাহাবাদ সং, ২৭ পৃঃ)। যোগদর্শনের শেষ সূত্রে আছে—"কৈবলাং স্বরূপ প্রতিষ্ঠা" অর্থাৎ চৈতন্মস্বরূপ পুরুষের স্বভাবে অবস্থানকেই মুক্তি বলে। অতএব দর্শনের দিক্ দিয়া "স্বরূপে আরোপ, ইত্যাদি" প্রথম ছই পংক্তির ব্যাখ্যা এই হয় যে আত্মার স্বরূপে অবস্থান হইলেই মদনমোহন কৃষ্ণপ্রাপ্তি হয়।

সহজিয়া তাত্ত্রিক সাধনায় ইহার অর্থ এই যে—উত্তরসাধিকায় স্বরূপত্ব আরোপ করিয়া ভজনা করিলেই কৃষ্ণপ্রাপ্তি হয় (পূর্ববর্ত্তী আলোচনা দ্রুষ্টব্য)।

আবার নিছক প্রেমের দিক্ দিয়া আলোচনা করিলে দেখা যায় সে স্বরূপ পর্য্যায়ভুক্ত লোকের কতকগুলি বিশেষত্ব আছে। চৈতন্যদাসের একটী পদে আছে—

স্বরূপ আকৃতি কেমন প্রকৃতি
কোন্ স্থানে তার স্থিতি।
স্বরূপ চিনিব তবে সে ভজিব
হয়ে তার অনুগতি॥
প্রেমে পুলকিত ভাবে বিভাবিত
ডগমগ ডু'টি আখি।
রসের সাগরে সদাই সাঁতারে
রস লাগি ধক্ধকি॥

এই সব রস

যাহাতে প্ৰকাশ

স্বরূপ তাহার দেহে।

তাহারে ভজিবে

স্বরূপ পাইবে

শ্রীচৈতগুদাস কহে।

অতএব দেখা যাইতেছে যে, যে কোন লোককে অবলম্বন করিয়া সাধনা করিলেই সিদ্ধিলাভ হয় না। যাহার উপর স্বরূপত্ব আরোপ করিতে হইবে তাহার উক্ত প্রকার গুণ থাকা চাই। এই জাতীয় লোক স্বরূপদেহ-সম্পন্ন, তাহাদিগকে আরোপ করিলেই স্বরূপকে লাভ করা যায়, ইহাই উক্ত পদাংশের মর্ম্মার্থ।

রসিক নাগর মদনমোহন। সহজিয়াদের বৈঞ্বসম্বন্ধ ইহাতে ধরা পড়ে।
সাধনার চরম প্রাপ্তি যে কৃষ্ণ ইহা স্পফ্টভাবে এখানে বলা হইয়াছে। কিন্তু এই
কৃষ্ণ তাঁহার ঐশ্বর্য্য-গরিম-সমন্বিত নহেন, তিনি রসিক নাগর এবং মদনমোহনরপে
পূর্ণ মাধুর্য্যের প্রতিমূর্ত্তি। কৃষ্ণকীর্তনের কোথাও কৃষ্ণকে রসিক নাগর এবং
মদনমোহন বলা হয় নাই। চৈতন্যদেবের শিক্ষার ফলে পূর্ণ মাধুর্য্যময় উপাসনার
ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত বৈষ্ণব ধর্ম্মেই কৃষ্ণসম্বন্ধে এই তুইটা শব্দের প্রয়োগবাহুল্য
লক্ষিত হইয়া থাকে। এখন কৃষ্ণের নটবর বেশের ধারণাই বৈষ্ণবসমাজে বিশেষ
প্রচলিত দেখা যায়।

গ্রাম্যদেব। নান্নুরের মাঠে হাটের নিকটে অবস্থান করেন বলিয়া বাশুলীর প্রতি এই বিশেষণ প্রযুক্ত হয় নাই। এখানে গ্রাম্য শব্দটী একটা বিশেষ অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে। আলোচ্য পদটীতেই আছে "আমি থাকি রসিক নগরে" এবং "সে গ্রামে দেবতা আমি" ইত্যাদি। ইহা হইতে স্পফটই বুঝা যায় যে রসিকনগর নামক গ্রামের কথাই এখানে বলা হইয়াছে। সহজিয়ারা এইরূপ একটা আনন্দময় গ্রামের পরিকল্পনা করিয়াছেন, যাহা গোলোক বৈকুপ্তের ত্যায় তাঁহাদের চরম স্বর্গের স্থান অধিকার করিয়াছে। সহজিয়াদের এই পরিকল্পনা-সন্বন্ধে অমৃতরত্নাবলীতে দুফ্ট হয়—

বিরজা নদীর পার সেই দেশখান।
সহজপুর সদানন্দ নামে সেই গ্রাম॥
তাহার উত্তর দিকে আনন্দপুর গ্রাম।
রসিকরসের কৃষ্ণ মন্মথের ধাম॥
সদানন্দ সদা মগ্র সদা অভিলাষ।
সহজ মানুষ তাহে সদা করে বাস॥

অগ্যত্র---

সদানন্দগ্রাম সেই বাঁকা নদী পারে। বাঁকা নদী বহে তার উত্তর হুয়ারে॥ ইত্যাদি।

সদানন্দগ্রাম নামে পরিচিত সহজপুর সহজিয়াদের চরম লক্ষ্য। এখানে রিসিকশেখর কৃষ্ণ সর্ববদা বাস করেন। (এই স্থানের অস্থান্য বিশেষত্ব-সন্থন্ধে ১নং পদের ব্যাখ্যা দ্রফীব্য।) বাশুলী দেবী নিত্যাক্ষ কৃষ্ণের আনন্দর্রূপিণী শক্তির প্রতিমূর্ত্তি, ইহা পূর্বেই প্রদর্শিত হইয়াছে (২নং পদের ব্যাখ্যা দ্রফীব্য)। অতএব বাশুলী এই সদানন্দগ্রামের নিত্য অধিবাসী বলিয়া তাঁহাকে গ্রাম্যদেব বলা হইয়াছে। নানুর বা অন্য কোন গ্রামের দেবী, এইরূপ পরিকল্পনা এখানে অপ্রাসন্থিক।

শৃঙ্গার সাধন। মধুর ভাবের উপাসনায় শৃঙ্গার রসই সর্ব্বাপেক্ষা অধিক মাধুর্য্যপূর্ণ। চরিতামূতে আছে—

> সর্ববরস হৈতে শৃঙ্গারে অধিক মাধুরী। আদির চতুর্থে।

অগ্যত্র—

সকলের সার রস আদিভূত শৃঙ্গার রস। ইত্যাদি। প্রেমানন্দলহরী।

চৈতন্যদেবের প্রবর্ত্তিত ধর্ম্মে মাধুর্য্যভাবের উপাসনারই প্রাধান্য দেওয়া হইয়াছে। এই মাধুর্য্য আবার চারি ভাগে বিভক্ত হইয়াছে—দাস্ত, সখ্য, বাৎসল্য ও মধুর। বৈষ্ণবর্গণ এই চারি ভাবের ভক্তির প্রয়োজনীয়তা স্বীকার করিয়া বলিয়াছেন যে ইহার কোন একটা ভাব অবলম্বন করিয়া সাধনা করিলেই ভগবান্কেলাভ করা যায়। চরিতামতে আছে—

দাস্থ সথ্য বাৎসল্য আর যে শৃঙ্গার। চারি ভাবের চতুর্বিবধ ভক্তই আধার॥ নিজ নিজ ভাব সভে শ্রেষ্ঠ করি মানে। নিজ ভাবে করে কৃষ্ণ-স্থুখ আস্বাদনে॥

আদির চতুর্থে।

অম্বত্র---

পুরীর বাৎসল্য মুখ্য রামানন্দের শুদ্ধ সখ্য
গোবিন্দাতোর শুদ্ধ দাস্য রস।
গদাধর জগদানন্দ স্বরূপের মুখ্য রসানন্দ
এই চারি ভাবে প্রভু বশ॥
মধ্যের দ্বিতীয়ে।

এইরূপে যদিও তাঁহারা এই চারি প্রকার রসই স্বীকার করিয়াছেন, কিন্তু প্রাধান্ত দিয়াছেন শৃঙ্গার রসের। সহজিয়ারা দাস্ত, সংগ্র, বাৎসল্য পরিত্যাগ করিয়া একমাত্র মধুর রসই অবলম্বন করিয়াছেন। রাগানুগভজন-দর্পণে আছে—

> শ্রীরূপের অনুগত ভজনে যে হয় রত শ্বিতি তার কেবল মধুরে ॥ মধুর উভ্জ্বল রস সদা শৃঙ্গারের বশ ব্রজরাজনন্দন-বিষয় । ঐশর্য্য স্থগুপ্ত তাতে মাধুর্য্য প্রভাবে মাতে তাহার আশ্রায় ভক্তচয় ॥

অর্থাৎ সহজ সাধনায় একমাত্র মধুর রসই অবলম্বনীয়, ইহাতে অন্ত তিনটী রসের স্থান নাই, কারণ—

> প্রেমরসের সাগর নায়িকা ভাবেতে। রাগময়ীকণা।

এই মত অবলম্বন করিয়া সহজধর্ম্ম বৈষ্ণব ধর্ম্ম হইতে বাহির হইয়া আসিয়াছে।
ইহাতে সহজধর্ম্মের বিশিষ্টতাজ্ঞাপক মতবাদের সন্ধান পাওয়া যাইতেছে।
ইতিহাসের দিক্ দিয়া আলোচনা করিলে দেখা যায় যে চৈত্যপূর্ববর্ত্তী বৈষ্ণব ধর্ম্মে ঐশ্বর্য্যভাবের প্রাধান্ত ছিল, চৈত্য্যপরবর্ত্তী যুগে মাধুর্য্যভাবের প্রাধান্ত স্বীকৃত হইয়াছে। এই মাধুর্য্যকে চারিভাগ করিয়া বৈষ্ণবগণ তাহার প্রত্যেকেরই প্রয়োজনীয়তা স্বীকার করিয়াছেন, কিন্তু সহজিয়ারা একমাত্র মধুর রসের উপাষ্ট্রমাই অবস্থান্তন করিয়াছেন। বৈষ্ণব ধর্ম্মের ক্রমিক অভিব্যক্তিতে কি ভাবে সহজধর্মের উন্তব হইয়াছে তাহা এই আলোচনা হইতে স্পষ্টই বুঝা যাইতে

পারে। বর্ত্তমান সহজিয়া ধর্ম্ম যে চৈতন্যপরবর্ত্তী যুগে চৈতন্য-প্রচারিত বৈশুব ধর্ম্মের ভিত্তির উপর গঠিত হইয়াছিল, তাহা অস্বীকার করিবার উপায় নাই। অথচ বলা হয় যে চণ্ডীদাস রামীর সহিত সহজমতে প্রেম সাধনা করিতেন। চৈতন্য-পূর্ববর্ত্তী বড়ু চণ্ডীদাস সম্বন্ধে একথা খাটে না।

পং ৫-৮। রামীর উপদেশ শুনিয়া চণ্ডীদাস মিনতি করিয়া বাশুলীকে বলিতেছেন যে তিনি সহজ সাধনার জন্ম বাউল হইয়াছেন; এই সাধনা অবলম্বন করিয়া লোকের কিরূপে স্থমতি হইতে পারে, সেই সম্বন্ধে এখন তিনি উপদেশ যাজ্ঞা করিতেছেন।

বাউল। সং বাতুল শব্দজাত। প্রেমের রাজ্যে বাউলদের কতকগুলি বিশেষ লক্ষণ আছে। একটা রাগাত্মিকা পদে আছে—

আপন মাধুরী দেখিতে না পাই
সদাই অন্তর জলে।
আপনা আপনি করয়ে ভাবনি
কি হৈল কি হৈল বলে॥
মানুষ অভাবে মন মরিচিয়া
তরাসে আছাড় খায়।
আছাড় খাইয়া করে ছট্ ফট্
জীয়ন্তে মরিয়া যায়॥ ইত্যাদি।
পদ নং ৭৮০।

প্রোমের জন্ম যাহাদের এইরূপ ব্যাকুলতা তাহারাই প্রেম সাধনার উপযুক্ত পাত্র। চণ্ডীদাসের হৃদয়ে এই ভাবের উদয় হইয়াছে, এই কথা বলিয়া তিনি সাধনা-সম্বন্ধে বাশুলীর উপদেশ প্রার্থনা করিতেছেন।

পং ৯-১৬। চণ্ডীদাসের প্রশ্ন শুনিয়া বাশুলী দেবী বলিতেছেন যে তিনি রসিকনগরে বাস করেন। তিনি যে সেই দেশের দেবতা তাহা রজকিনীও অবগত আছে, অতএব রামীর নিকটেই এই কথা জিজ্ঞাসা করিতে চণ্ডীদাসকে উপদেশ দেওয়া হইল। রামীর নিকটে জিজ্ঞাসা করিতে উপদেশ দেওয়ার কারন এই যে রজকিনীও রসিকনগরের অধিবাসী; সে রসের ভাণ্ডারী, এবং তাহার প্রাণিকার স্থায় প্রেমে ভরপূর। অতএব তাহার সঙ্গে দাসবৎ ব্যবহার করিয়া আরোপ সাধনায় প্রবৃত্ত হইতে হইবে।

রসিকনগর। রসিকগণ সে নগরের অধিবাসী, অর্থাৎ প্রকৃত রসিক পর্য্যায়ভুক্ত লোকগণ সে ভাবরাজ্যে বাস করেন, সেই অপার্থিব দেশ। ইহার অস্তিত্ব সম্পূর্ণ ই অপ্রাকৃত স্তরে, সাধকগণের স্থকোমল মনোবৃত্তি লইয়া ইহা গঠিত হইয়াছে। দার্শনিকগণ যেমন কল্পনাবলে বিবিধ স্বর্গ-রাজ্যের স্থিটি করিয়াছেন, সহজিয়াদেরও ইহা সেইরূপ পরিকল্পনা মাত্র। এই রসিকনগরের নাম তাঁহারা সহজপুর, সদানন্দগ্রাম রাখিয়াছেন, এবং পূর্ণানন্দের স্থান বলিয়া ইহার বণনা করিয়াছেন (১নং পদব্যাখ্যা ক্রফব্য)। সহজিয়ারা প্রেমের উপাসনা করেন বলিয়া তাঁহাদের পরিকল্পিত স্বর্গরাজ্যের এইরূপ নামকরণ করিয়াছেন।

সে গ্রামে দেবতা আমি। পূর্বেই দেখান হইয়াছে যে বাশুলী দেবী নিত্যদেবের আনন্দশক্তির প্রতিমূর্ত্তি। রসের প্রাণ আনন্দ, অতএব বলা হইল যে বাশুলী রসিকনগরে বাস করেন। ক্ষেত্র সহিত সম্বন্ধযুক্ত বলিয়া যেমন রাধাকে মহাভাবস্বরূপিণী এবং সর্বব কান্তাগণের শিরোমণি বলা হইয়াছে (চরিতায়ত, আদির চতুর্থে), সেইরূপ নিত্যদেবের সহিত সম্বন্ধযুক্ত বলিয়া বাশুলীকে রসিকনগরের দেবতা বলা হইয়াছে, কারণ তিনিই শ্রেসিকা, এবং সকল রসিকের শিরোমণি।

ইহা জানে রজকিনী। বাশুলী যে রসিক নগরের দেবতা ইহা রজকিনী জানে, এই কথা বলিবার কারণ কি ? পুরুষ শারীরিক বলে বলীয়ান্, আর দ্রীলোক মানসিক বলে গরীয়সী। তাঁহারা স্বভাবতঃ যাবতীয় স্বকুমার রন্তির অধিকারিণী, এই বিষয়ে পুরুষেরা কিছুতেই তাঁহাদের সমকক্ষ হইতে পারে না। এই জন্মই প্রেমের সাধনায় দ্রীলোককে গুরু করিবার প্রথা সহজধর্ম্মে চলিয়া আসিতেছে। বাশুলী এই স্থানে তাহারই আভাস দিয়াছেন। তিনি চণ্ডীদাসকে বলিতেছেন—"তুমি আমার তত্ত্ব জান না, কিন্তু রামী ইহা বিশেষরূপেই জানে, তুমি যাইয়া তাহাকে জিজ্ঞাসা কর।"

সে দেশের রজকিনী ইত্যাদি। আরোপ সাধনায় যেকোন স্ত্রীলোক লইয়া যাজন করিলেই সফলকাম হওয়া যায় না। প্রথমতঃ দেখিতে হইবে যে স্ত্রীলোকটা রসিকা কি না। একটা রাগাল্মিকা পদে আছে—

> তেমতি নায়িকা হইলে রসিকা হীন জাতি পুরুষেরে। স্বভাব লওয়ায় স্বজাতি ধরায় যেমন কাচপোকা করে॥

সহজ করণ

রতি নিরূপণ

যেজন পরীক্ষা জানে।

সেইত রসিক হয় ব্যবসিক

দ্বিজ চণ্ডীদাস ভণে॥

পদ नः १৯৯।

এখানে বাশুলী বলিতেছেন যে সাধনযোগ্যা নায়িকা রসিকনগরের অধিবাসী অর্থাৎ রসিকা হইবে, এবং তাহার প্রাণ রাধার স্থায় প্রেমে ভরপূর হইবে। এখানে রজকিনী শব্দটী নায়িকা অর্থে ব্যাপকভাবে ব্যবহৃত হইয়াছে।

তুমি ত রমণের গুরু ইত্যাদি। রম্ ধাতুজাত রমণ অর্থ আনন্দ উপভোগ করা। বাশুলী বলিতেছেন যে চণ্ডীদাস (সৎ ও চিতের অগ্যতম ) আনন্দ উপভোগ করিবার রীতিতে দক্ষ, আর রামীও অত্যধিক রসিকা স্ত্রীলোক; তাঁহার সহিত দাসবৎ ব্যবহার করিয়া চণ্ডীদাসকে আরোপ সাধনায় প্রবৃত্ত হইতে বলা হইল। সাধনক্ষেত্রে নায়িকার অনুবর্ত্তী হওয়া সহজধর্ম্মের এক বিশেষত্ব। এইজগ্যই দাস অভিমানের কথা এখানে বলা হইয়াছে। প্রকৃতির এই প্রাধান্তের কারণ ইতিপূৰ্বেৰ আলোচিত হইয়াছে।

পং ১৭-২০। সাধন কথা। ইহাতে স্পষ্টই বুঝা যায় যে এই পদটীতে আরোপ সাধনার তত্ত্ব ব্যাখ্যাত হইয়াছে।

মৈল। প্রেমের জন্ম মরার একটু বিশেষত্ব আছে। "হৃদয়-যমুনায়" রবীন্দ্রনাথ লিখিয়াছেন-

> যদি মরণ লভিতে চাও. এস তবে ঝাঁপ দেও সলিল মাঝে। হ্নিগ্ধ, শান্ত, স্থগভীর নাহি তল, নাহি তীর, মৃত্যুসম নীল নীর স্থির বিরাজে॥ নাহি রাত্রি দিনমান আদি অন্ত পরিমাণ সে অতলে গীত গান কিছু না বাজে। যাও সব যাও ভুলে নিখিল বন্ধন খুলে ফেলে দিয়ে এস কূলে সকল কাজে। যদি মরণ লভিতে চাও, এস তবে ঝাঁপ দেও সলিল মাঝে।

প্রেমের জন্ম এইরূপ আত্মহারা তন্মময়তার নাম মৃত্যু। কুষ্ণপ্রেমেও রাধা এইভাবে মজিয়াছিলেন। একটা পদে আছে—

বঁধু, তুমি সে আমার প্রাণ।

দেহ মন আদি তোমারে সঁপেছি

কুল শীল জাতি মান॥

পীরিতি রসেতে ঢালি তমু মন

দিয়াছি তোমার পায়।

তুমি মোর পতি

তুমি মোর গতি

মন নাহি আন ভায়॥

কলঙ্কী বলিয়া

ডাকে সব লোকে

তাহাতে নাহিক দ্লখ।

তোমার লাগিয়া

কলঙ্কের হার

গলায় পরিতে স্থুখ।

সতী বা অসতী তোমাতে বিদিত

ভালমন্দ নাহি জানি।

কহে চণ্ডীদাস

পাপপুণ্য মম

তোমারি চরণখানি॥

রাধা প্রেমের এইরূপ অভিব্যক্তি বৈষ্ণব পদাবলীর সর্ববপ্রধান বিশেষত্ব। ইহাকেই বলে প্রেমের জন্য আত্মবলিদান করা।

ছান্দোগ্য উপনিষদে আছে—"তন্মরণমেবাস্থাবভূধঃ" (৩৷১৭৷৫), অর্থাৎ মানসিক যজ্ঞে সাধকের মৃত্যুই ধর্ম্মজীবনের আরম্ভ সূচনা করে। ঠিক এইরূপ ভাবই সহজিয়া পদে পাওয়া যায়, যথা---

তাহার মরণ জানে কোন জন

কেমন মরণ সেই।

যে জনা জানয়ে সেই সে জীয়য়ে

মরণ বাঁটিয়া লেই।।

৭৮০ নং পদ।

অন্যত্র---

মরমে মরমে জীবনে মরণে

জীয়ন্তে মরিল যারা।

নিতৃই নৃতন পীরিতি রতন

যতনে রাখিল তারা॥

৭৮৩ নং পদ।

-প্রেমের জন্ম এইরূপ মৃত্যুই লোককে প্রেমের রাজ্যে পেঁছিইয়া দেয়। এইরূপ মৃত্যু না হওয়া পর্য্যন্ত প্রকৃত প্রেমের সন্ধান পাওয়া যায় না।

এখানে প্রেম ও বিজ্ঞানের দিক্ দিয়া এই মৃত্যুতত্ত্ব আলোচনা করা হইল। তান্ত্রিক মতানুযায়ী সাধনার ক্ষেত্রেও এইরূপ মৃত্যুর প্রয়োজনীয়তা স্বীকৃত হইয়াছে। একটা রাগাত্মিকা পদে আছে---

নায়িকা সাধন শুনহ লক্ষণ

যেরূপে সাধিতে হয়।

শুক্ষ কান্তের সম আপনার

দেহ করিতে হয়॥

४०२ नः शेष।

ইহাও শারীরিক মৃত্যুবিশেষ। সাধকের এইরূপ মরণেই সিদ্ধিলাভ হয়, এইজন্যই চণ্ডীদাস বলিয়াছেন যে তিনি রজ্বকিনীর প্রেমে মরিলেন।

মন্তব্য। কৃষ্ণকীর্ত্তনের বাশুলী বড়ু চণ্ডীদাসকে কাব্য রচনায় অনুপ্রেরণা দিয়াছিলেন, তাঁহার সম্বন্ধে আমরা ইহাই জানিতে পারি মাত্র। কিন্তু রাগাত্মিকা পদের বাশুলী দেবী প্রেম-সাধনার শিক্ষাগুরু। নামের সাদৃশ্য থাকিলেও এই তুই দেবী কার্য্যকারণে পৃথক্ হইয়া পড়িয়াছেন, তাঁহাদের ব্যক্তিত্বও এক নহে।

Ś

শুন রজকিনী রামি।
ও চুটি চরণ শীতল জানিয়া
শরণ লইন্ম আমি॥
তুমি বেদবাদিনী হরের ঘরণী
তুমি সে নয়নের তারা।
তোমার ভজনে ত্রিসন্ধ্যা যাজনে
তুমি সে গলার হারা॥
রজকিনী-রূপ কিশোরী-স্বরূপ
কামগন্ধ নাহি তায়।
রজকিনী-প্রেম নিক্ষিত হেম
বড়ু চণ্ডীদাস গায়॥

4

এক নিবেদন করি পুনঃ পুনঃ
শুন রজকিনী রামি।

যুগল চরণ শীতল জানিয়া
শরণ লইলাম আমি॥
রজকিনী-রূপ কিশোরী-স্বরূপ
কামগন্ধ নাহি তায়।
না দেখিলে মন করে উচাটন
দেখিলে পরাণ জুড়ায়॥

আমার রমণী তুমি রজকিনী তুমি হও মাতৃপিতৃ। ত্রিসন্ধ্যা যাজন তোমারি ভজন তুমি বেদমাতা গায়ত্রী॥ তুমি বাগ্বাদিনী হরের ঘরণী তুমি সে গলার হারা। তুমি স্বৰ্গ মৰ্ত্ত্য পাতাল পূৰ্ববত তুমি সে নয়নের তারা। তোমা বিনে মোর সকলি আঁধার দেখিলে জুড়ায় আঁখি। যেদিন না দেখি ও চাঁদ বদন মরমে মরিয়া থাকি॥ ও রূপ-মাধুরী পাসরিতে নারি কি দিয়ে করিব বশ। তুমি সে তন্ত্ৰ তুমি সে মন্ত্র তুমি উপাসনা-রস। ভেবে দেখি মনে এ তিন ভুবনে কে আছে আমার আর। বাশুলী-আদেশে কহে চণ্ডীদাসে ধোবানী-চরণ সার॥

# ব্যাখ্যা

এই পদ তুইটী পর্য্যালোচনা করিলে দেখা যায় যে ৬ষ্ঠ পদটী ৭ম পদের সংক্ষিপ্ত সংস্করণ মাত্র। ৬ষ্ঠ পদের ১ম-৩য় পংক্তি, ৭ম পদের ২য়-৪র্থ পংক্তির অনুরূপ। তৎপরে—

কেবল ৬ষ্ঠ পদের ১০-১১শ পংক্তিদ্বয় নৃতন রচনা করিয়া সন্নিবিষ্ট হইয়াছে। অতএব দেখা যাইতেছে যে এই ৭ম পদটীই পূর্ণ পদ, তাহা হইতে কয়েকটী পংক্তি মাত্র গ্রহণ করিয়া ৬ষ্ঠ পদটা গঠিত হইয়াছে, এবং সর্বশেষে বড়ু চণ্ডীদাসের ভণিতাটী যোগ করা হইয়াছে। বৈষ্ণব ও সহজিয়া ধর্ম্মের ক্রমিক অভিব্যক্তির ইতিহাস পর্য্যালোচনা করিয়া আমরা ইতিপূর্বের দেখাইয়াছি যে বড়ু চণ্ডীদাসের সময়ে প্রেমসাধনামূলক সহজধর্ম্ম প্রচলিত ছিল না। কাজেই আরোপ সাধনার এই পদ বড়ু চণ্ডীদাসের রচিত হইতে পারে না। শুধু এখানে নহে, এই পদাবলীর মধ্যে যেখানেই আমরা বড়ু ভণিতার পদ প্রাইয়াছি, সেখানেই দেখিয়াছি যে ঐ সকল পদে এইরূপ নানাপ্রকার গলদ আছে। অতএব এখানে আমরা ৬ষ্ঠ পদটী পরিত্যাগ করিয়া ৭ম পদটীর ব্যাখ্যায় প্রবৃত্ত হইব। এই পদে চণ্ডীদাস রামীকে বলিতেছেন—"তোমার চরণে আমি শরণ লইলাম। তোমার রূপ রাধার ন্যায়, তাহাতে কামগন্ধ কিছুই নাই ; ইহা না দেখিলে আমি অস্থির হই, দেখিলে প্রাণ শীতল হয়। তুমি আমার রমণী হইয়াও আমার নিকট মাতাপিতা, গায়ত্রী, স্বর্গ, মর্ত্ত্য ইত্যাদির তুল্য।" এইভাবে চণ্ডীদাস রামিনীর নিকট আত্মনিবেদন করিয়াছেন। নিজের রমণীকে কেহ এই সকল কথা বলিতে পারে না, তবে যে চণ্ডীদাস বলিতেছেন তাহার কারণ এই যে রামিনীর উপর দেবত আরোপিত হইয়াছে, কাজেই এখন রামী আর রজকিনী নহেন, তিনি এখন আরোপিত দেবতার (রাধার)

প্রতিভূমাত্র। এই ভাব লইয়া চণ্ডীদাস সাধনায় প্রবৃত্ত হইয়াছেন। ইহার নাম মানুষ-পূজা। একটা পদে আছে—

হিঙ্গোল রাগের মানুষ-ভজন

হিন্দোল রাগের সেবা।

কিবা নরনারী গন্ধর্বে কিন্নরী

কিবা দেবী আর দেবা॥

কিবা মুগপাখী কিবা বৃক্ষঝাকে (?)

কিবা কীট জলচর।

হিঙ্গোল রাগেতে আরোপিত হলে

হিঙ্গোল বরণ তার।

পরিষদের পদাবলী, পরিশিষ্ট (খ), ১নং পদ।

মামুষ ত শ্রেষ্ঠ জীব, কিন্তু পশুপক্ষীও হিঙ্গোল রাগেতে আরোপিত হইলে হিঙ্গোল বর্ণ প্রাপ্ত হয়। অতএব দেখা যাইতেছে যে রামীর নিকট এই সব স্তুতিপাঠ সাধারণ অবস্থায় হয় নাই, যখন আরোপিত হইয়া তিনি দৈবশক্তির প্রতিভূ হইলেন, তখনই তাঁহার স্বরূপ-প্রকাশক এই প্রকার স্তুতিপাঠ করা হইয়াছে। লৌকিক পূজায় দেব মূর্ত্তির নিকট স্তব পাঠ করা হয়, আর এখানে মানুষের নিকট স্তব পাঠ করা হইয়াছে। এই জাতীয় পদের ইহাই বিশেষত্ব। এখানে আমরা ইহাই দেখিতে পাইতেছি যে আরোপ সাধনায় সাধক স্ত্রীলোককে কি ভাবে দেখিবেন। সহজিয়া সাধনার এই বিশেষস্বটী এই পদে অভিবাক্ত হইয়াছে মাত্র। এখানে রামী-রজ্ঞকিনীর নাম লইয়া ধর্মাতত্ত্ব ব্যাখ্যাত হইয়াছে. রামীর নাম বাবহারের ইহাই সার্থকতা।

শীতল দেখিয়া। সহজ সাধনার বিশেষত্ব এই যে সহজ রতি শীতল হইবে। আর একটী পদে আছে—

তাহাতে যে সাধন হবে।

মেঘের বরণ

রতির গঠন

তখন দেখিতে পাবে॥

৮০২নং পদ।

এই যে মেঘ-বরণ অর্থাৎ শীতল রতি, ইহাই সহজিয়াদের অবলম্ব্য। কারণ রমণীর সামিধ্যে যদি উত্তেজনার ভাব মনে উদিত হয়, তাহা হইলে তাহাতে 🚄 কামের উদ্রেক হয় মাত্র, প্রেম সাধনা হয় না। এজন্য সহজিয়ারা রতির তাপিত ভাব একেবারে বর্জ্জন করিয়াছেন। আর একটী পদে আছে—

> কাম দাবানল রতি সে শীতল, ইত্যাদি। ৭৭৯নং পদ।

অর্থাৎ উত্তেজনাই কামের লক্ষণ, তাহা বর্জ্জন করিতে হইবে, আর তৎপরিবর্ত্তে স্নিগ্ধ, শান্ত, শীতলতা-সমন্বিত যে রতি তাহাই অবলম্বন করিবে। এইরূপ ভাব লইয়া আরোপ সাধনা করিতে হয় বলিয়া চণ্ডীদাস রামীকে বলিতেছেন যে যেহেতু তাঁহাকে দেখিয়া তাঁহার (চণ্ডীদাসের) মনে কোন প্রকার কামভাবের উদয় হয় না, অতএব তিনি তাঁহার শরণ লইলেন অর্থাৎ সাধনার জন্ম তাঁহাকে অবলম্বন করিলেন। এইরূপ লক্ষণ দেখিয়া নায়িকা মনোনীত করিয়া সহজ সাধনায় প্রবৃত্ত হইতে হইবে ইহাই বক্তব্য!

রজকিনী-রূপ ইত্যাদি। রজকিনীকে দেখিলে কেন শীতল রতির উদয় হয়, তাহা বলা হইতেছে। রজকিনীর রূপে রাধার অঙ্গের জ্যোতি ফুটিয়া উঠিয়াছে, এইরূপ বোধ হওয়াতে তাহা কামগন্ধহীন বলিয়া প্রতীতি জন্মাইতেছে। কোন দেবী প্রতিমা দেখিয়া যেমন সাধকের হৃদয় ভক্তিতে পরিপূণ হয়, ইহা সেই ধরণের অনুভূতি। নায়িকা যখন সাধনার জন্ম আরোপিত হইবেন, তখন সাধক ভাবিবেন যে তাঁহার অঙ্গে রাধার অঙ্গচ্ছটা ফুটিয়া উঠিয়াছে। স্থামৃত-কণিকা গ্রন্থে আছে—

কিশোরী-স্বরূপ-রূপ যেখানে দেখিবে। সেরূপ নায়িকা-অঙ্গ নয়নে রাখিবে॥

উচাটন ইত্যাদি। কামের বশীভূত হইতে হইবে না সত্য, কিন্তু সে জন্ম নায়িকার প্রতি যে প্রাণের টান থাকিবে না তাহা নহে। যাহার প্রতি প্রেম জন্মে নাই তাহাকে লইয়া প্রেমের সাধনা করা চলে না, ইহা সহজ কথা। অতএব নায়িকার জন্ম আন্তরিক ব্যাকুলতা থাকা দরকার। নায়িকাসাধন-টীকাতে আছে—

রূপে গুণে সমান যে, অদ্ভূত সে নারী।
ভাবছারে হঠাৎকারে আসিয়া মিলিবে।
নয়নে লাগিয়া রূপ হৃদয়ে পশিবে।

# হৃদয়ে পশিয়া মন করে আকর্ষণ। তদুপরি করিবেক তাহার সাধন॥

কাজেই নায়িকার প্রতি আকর্ষণ থাকাও দরকার, কিন্তু তাহাতে যেন কামের উদ্রেক না হয়, ইহাই দেখিতে হইবে।

তুমি রজকিনী ইত্যাদি। চণ্ডীদাস বলিতেছেন—"রজকিনি, তুমি আমার নায়িকা হইলেও, এখন আরোপিত হইয়া দেবত্বের বিশেষত্ব প্রাপ্ত হইয়াছ, অতএব এখন তুমি এমন পর্য্যায়ে অধিষ্ঠিত হইয়াছে যে তোমাকে মাতা, পিতা, গায়ত্রী, সরস্বতী বা শিবানীও বলা যায়। এই নূতন অধিষ্ঠানে "ব্রহ্মাণ্ড ব্যাপীয়া আছ্য়ে যে জন" তুমি তাঁহার প্রতীক হইয়াছ, কাজেই বলা যাইতে পারে যে স্বর্গ, মর্ত্ত্য, পাতাল, পর্ববত প্রভৃতি তোমাতেই অধিষ্ঠান করিতেছে।"

তোমা বিনে ইত্যাদি। এখানে প্রথমতঃ নায়িকার জন্ম ব্যাকুলতা, তৎপরে তাঁহার দর্শনে স্নিগ্ধ ভাবের অনুভূতির বিষয় কথিত হইয়াছে। ইহার ব্যাখ্যা ইতিপূর্বের করা হইয়াছে। পরবর্ত্তী অংশেও এই ধারাই চলিয়াছে, ইহাতে নূতনত্ব কিছুই নাই।

মন্তব্য। পূর্বেবাক্ত আলোচনা হইতে স্পষ্টই বুঝা যায় যে ৭ নম্বরের পদটীতেই স্থশৃঙ্খলার সহিত বিষয়টী আলোচিত হইয়াছে। ৬ নম্বরের পদটী ইহার সংক্ষিপ্ত সংস্করণ মাত্র, তাহার শেষ ছুই পংক্তিতেই কিছু নূতনত্ব আছে। প্রেম নিক্ষিত হেমসদৃশ হইলে কামগন্ধহীন এবং বিকাররহিত হইবে, এই ভাবের শেষ ছুই পংক্তি, "কামগন্ধ নাহি তায়" ইহার ব্যাখ্যা মাত্র। ь

পুন আরবার আসি তরাতর বাশুলী জগতমাতা।

ধরিয়া রামিনী কহিছেন বাণী শুনহ আমার কথা।।

যাহা কহি বাণী শুনহ রামিনী এ কথা ভুবন-পার।

পরকীয়া রতি করহ আরতি সেই সে ভজন-সার॥

চণ্ডীদাস নামে আছে একজন তাহারে আরোপ কর।

অবশ্য করিলে নিত্যধামে যাবে আমার বচন ধর ॥

নেত্রে বেদ দিয়া সদাই ভজিবা আনন্দে থাকিবা তবে।

সমূত্র ছাড়িয়া নরকে যাইবা

ভজন নাহিক হবে॥

আর তিন দিয়া বেদে মিশাইয়া সতত তাহাই যজ।

নিত্য একমনে ভাব রাত্রিদিনে মম পদ সদা ভজ ॥

ব্যভিচারী হৈলে প্রাপ্তি নাহি মিলে নরকে যাইবে তবে।

রতি স্থির মনে ভাব রাত্রি দিনে সহজ্ব পাইবে তবে ॥

আর এক বাণী শুনহ রামিনী এ কথা রাখিও মনে।

বাশুলী-আদেশে কহে চণ্ডীদাসে এ কথা পাছে কেহ শুনে॥

### ব্যাখ্যা

ইহাও একটা আরোপ সাধনার পদ। এই সাধনায় পুরুষ যেরূপ দ্রীলোককে আরোপ করে, দ্রীলোকও সেইরূপ পুরুষকে আরোপ করিয়া থাকে, ইহাই প্রথা। ১ নম্বরের পদটাতে বাশুলী চণ্ডীদাসকে আরোপ সাধনার উপদেশ দিয়াছিলেন, আর এই পদটাতে রামীকে আরোপ সাধনার উপদেশ দেওয়া হইয়াছে। এই সকল পদ-রচিয়িতার কোশল এই যে তিনি দণ্ডীদাস. রামী ও বাশুলী দেবীর নাম গ্রহণ করিয়া সহজ্ঞতত্ত্ব ব্যাখ্যা করিয়াছেন। বাস্তব ঘটনার সহিত যে ইহার কোন সম্পর্ক নাই, তাহা পদগুলির উদ্দেশ্য দেখিলেই ধরা পড়ে।

আরোপ সাধনায় নায়িকার করণীয় কি তাহা এই পদে ব্যাখ্যাত হইয়াছে, আর > নম্বরের পদটীতে নায়কের করণীয় কি তাহাই বলা হইয়াছে। অতএব এই চুই পদে যে ভাবের সামঞ্জন্ম থাকিবে, তাহা স্পাইট বুঝা যায়। বাশুলী আসিয়া চণ্ডীদাসকে আরোপ সাধনা করিতে বলিতেছেন, এই ভাবে > নম্বরের পদটী আরম্ভ হইয়াছে, আর তিনিই রামিনীকে আরোপ সাধনার উপদেশ দিতেছেন, এই ভাবে আলোচ্য পদটী আরম্ভ হইয়াছে। বাশুলীর এইরূপ করার কারণ কি, তাহা > নম্বরের পদেই বলা হইয়াছে। তিনি নিত্যদেব কর্ত্ত্ব আদিফ হইয়া সহজতত্ত্ব ব্যাখ্যা করিতে আসিয়াছেন। কাজেই নায়ককে তিনি যাহা বলিয়াছেন, সেইরূপ উপদেশ নায়িকাকে না দিলে তাহার কার্য্য অসম্পূর্ণ রহিয়া যায়, এজন্যই আলোচ্য পদটীর অবতারণা।

পুন আর বার। একবার তিনি চণ্ডীদাসকে উপদেশ দিতে আসিয়াছিলেন, এখন রামীকে ধর্ম্ম শিক্ষা দিতে আসিয়াছেন, এজগুই পুন শব্দ ব্যবহৃত হইয়াছে।

বাশুলী জগতমাতা। এই বাশুলী নামুরের গ্রাম্য দেবতা নহেন, তিনি জগতের মাতৃস্বরূপিণী। নিত্যের আনন্দদায়িনী শক্তির প্রতিভূ বলিয়া তাঁহার এই আখ্যা সঙ্গত হইয়াছে। বস্তমতী-সংস্করণ, ও পদরত্বাবলীতে "বাশুলী" স্থানে "রামিনী" পাঠ মুদ্রিত হইয়াছে। এই পদে রামিনী ছাত্রী এবং বাশুলী শিক্ষয়িত্রী। তিনি আসিয়াই রামীকে বলিতেছেন, এই পাঠই সঙ্গত।

"যাহা কহি বাণী, শুনহ রামিনী", ইহার সহিত ১ নম্বর পদের "যাহা কহি আমি, তাহা শুন তুমি" ইহা তুলনীয়। আর---

পরকীয়া রতি

করহ আরতি

সেই সে ভজন সার।

ইহার সহিত ১ নম্বর পদের—

রতি পরকীয়া যাহারে কহয়ে

সেই সে আরোপ সার।

ইহা তুলনীয়। তৎপরে আলোচ্য পদটীতে রামীকে উপদেশ দেওয়া হইয়াছে, তিনি যেন চণ্ডীদাসকে আরোপ করেন, আর > নম্বরের পদে রামীকে আরোপ ক্রিতে চণ্ডীদাসকে উপদেশ দেওয়া হইয়াছিল। এই আরোপের ব্যাখ্যা পূর্বেই করা হইয়াছে। পরস্পরের এইরূপ আরোপেই সহজ সাধনায় সিদ্ধি-লাভ হয়।

পরকীয়া। বৈষ্ণবগণ ধর্ম্ম-ব্যাখ্যায় এই শব্দটী ব্যবহার করিয়াছেন। তাঁহাদের পরকীয়া-বাদ দার্শনিক ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত, আর তাহাই অবলম্বন করিয়া বৈষ্ণবধর্ম্মের গোড়াটাই গড়িয়া উঠিয়াছিল। লোকসমাজে পরকীয়ার একটা সঙ্কীর্ণ অর্থ আছে, নীতি ও স্তরুচির দোহাই দিয়া অনেকেই তাহার প্রতি কটাক্ষ করিয়া থাকেন। বৈষ্ণবেরা কিন্তু পরকীয়ার ভাব মাত্র গ্রহণ করিয়া পরমার্থতত্ত্ব প্রচার করিয়াছেন। পূর্বববর্ণিত একটা সহজিয়া পদের ভাষায় বলিতে গেলে ইহাকে বলে সামান্তকে বিশেষে পরিবর্ত্তিত করা। কি প্রণালীতে ইহা করা হইয়াছে পরবর্ত্তী আলোচনায় তাহা পরিক্ষুট হইবে। এই বিষয় অতি সংক্ষেপে প্রথম পদের ব্যাখ্যায় আলোচিত হইয়াছে। রমণী লইয়া সাধনার প্রথা ভারতবর্ষে অতি প্রাচীনকালেও বর্ত্তমান ছিল। শৈব তন্ত্রের মতে চক্র-সাধনায় পরকীয়া গ্রহণ করিবার ব্যবস্থা আছে। ইহার সহিত তুলনা করিলে বৈঞ্চব সহজিয়াদের পরকীয়ার বিভিন্নতা পরিলক্ষিত হইবে।

রূপগোস্বামীকৃত উজ্জ্বলনীলমণি গোড়ীয় বৈষ্ণবগণের রসশাস্ত্রের আদি গ্রন্থ। তাহাতে পরকীয়া ব্যাখ্যা করিতে যাইয়া তিনি লিখিয়াছেন যে ইহলোক ও পরলোক-সম্বন্ধীয় ধর্ম্মবিধি উপেক্ষা করিয়া যে রমণী অনুরাগবশতঃ পরপুরুষে ( যাহার সহিত শাস্ত্রানুসারে বিবাহ হয় নাই ) আত্মসমর্পণ করেন তিনিই পরকীয়া। আবার পুরুষের সম্বন্ধেও বলা হইয়াছে যে শাস্ত্রের বিধানানুযায়ী স্বীকৃতা হয় নাই, এমন রমণীকে ভালবাসার নাম পরকীয়া প্রেম। রূপগোস্বামী স্পষ্ট করিয়া বলিয়া দিয়াছেন সে কেবল নামমাত্র ভালবাসিলেই হইবে না, প্রাণদিয়া এমনভাবে ভালবাসিতে হইবে যেন সেই রমণীর প্রেম পুরুষের সর্বস্ব হয় (উজ্জ্বলনীলমণি, নায়কভেদ ও কৃষ্ণবল্লভা প্রকরণ দ্রষ্টব্য)। অতএব বৈষ্ণবমতে পরকীয়া রমণী বা পুরুষের প্রধান অবলম্বনীয় প্রেম, একমাত্র প্রেমের জন্মই স্ত্রীপুরুষের মিলন হইতে পারে, অন্য কোন কারণে নহে।

তন্ত্রেও পরকীয়া গ্রহণ করিবার ব্যবস্থা আছে, কিন্তু তাহাতে প্রেম সাধনার কথা কোথাও বলা হয় নাই। বৈষ্ণব পরকীয়া ও তান্ত্রিক পরকীয়ার ইহাই হইতেছে সর্বব্রপ্রধান বিশেষত্ব। এই বিশেষত্বের প্রধান কারণ এই যে উভয় সম্প্রদায়ের সাধনার উদ্দেশ্য বিভিন্ন প্রকারের। তান্ত্রিকগণ পরকীয়া গ্রহণ করিয়া শক্তি সাধনা করেন; রমণীর সহবাসে বিবিধ বাহ্য প্রক্রিয়ার সাহায্যে তাঁহারা অন্তুত শক্তি লাভের প্রয়াসী মাত্র। প্রেমের সাধনা তাঁহাদের উদ্দেশ্য নয় বলিয়া পরকীয়া ব্যাপারে তাঁহারা প্রেমের কল্পনাও করেন নাই। বৈষ্ণবেরা প্রেমের সাধক, তাই প্রেমভিন্ন প্রকীয়ার কল্পনা করিতে পারেন নাই। ইহাই উভয় সম্প্রদায়ের আদর্শের বিভিন্নতার প্রধান কারণ।

অবলম্বনযোগ্যা রমণীর বর্ণনায় তন্ত্রে জাতি, বর্ণ, বয়স, বিবাহিতা, অবিবাহিতা প্রভৃতির বিষয় উল্লিখিত হইয়াছে, কিন্তু রাগের কথা বলা হয় নাই। বৈশুবগণ এই সকল বাহ্য বিশেষত্বের দিকে ততটা দৃষ্টিপাত না করিয়া রাগকেই প্রাধান্ত দিয়াছেন। সহজিয়ারা আরও উদারভাবে ইহা গ্রহণ করিয়াছেন। যাহাকে অবলম্বন করিলে চিত্ত স্থির হয় এমন রমণীকেই গ্রহণ করিবার বিধি তাঁহারা দিয়াছেন। ইহাতে জাতি, বর্ণ প্রভৃতি বাহ্য বিশেষত্বের বিচার করা হয় নাই—

যথা চিত্ত স্থির হয় তথা কর স্থিতি।

রসসারগ্রন্থ।

অম্যত্র----

কিশোরী-স্বরূপ-রূপ যেখানে দেখিবে। সেরূপ নায়িকা-অঙ্গ নয়নে রাখিবে॥

স্থামূতকণিকা।

অর্থাৎ, বয়স, বর্ণ ও প্রেমে নায়িকা কিশোরী তুল্যা হইবেন, আর জাতিতে হইবেন "স্কুজন," যেমূন—

> শুন গো সজনি আমার বাত। পীরিতি করিবি স্লুজন সাত॥

অমূত্র—

### আপনা বুঝিয়া স্থজন দেখিয়া গীরিতি করিব তায়।

৭৮৩ ও ৭৮৪ নং পদ।

আর শক্তিতে তিনি হইবেন সিংহিনীর ত্যায়— রতিনিষ্ঠা নায়িকা সিংহতুল্যা গণি।

নিগূঢ়ার্থ প্রকাশাবলী।

ইহাতে স্পর্য্যই দেখা যায় যে ভাবরাজ্যের সাধনায় সহজিয়ারা বা জাতিবর্ণ-ঘটিত বিশেষত্ব অগ্রাহ্য করিয়া নায়ক-নায়িকার আভ্যন্তরীণ রূপগুণের প্রতিই দৃষ্টিপাত করিয়াছেন। এইভাবে তাঁহারা পরকীয় আদর্শের উন্নতি-বিধান করিয়াছেন।

জাতিকুল বাছিয়া শাস্ত্রবিহিত ব্যবস্থানুযায়ী স্ত্রীপুরুষের প্রকাশ্যভাবে যে মিলন তাহাই সাধারণত লোক-সমাজে বিবাহ বলিয়া কথিত হয়। এইরূপে স্বীকৃতা রমণীকে স্বকীয়া বলে। রূপগোস্বামী স্বকীয়ার ব্যাখ্যা করিতে যাইয়া বলিয়াছেন যে কেবল বিবাহ হইলেই স্বকীয়া হয় না, কিন্তু বিবাহিতা পত্নীকে "পত্যুরাদেশতৎপরা" এবং "পাতিব্রত্যাদবিচলা" হইতে হইবে; অর্থাৎ স্বামীর প্রতি অবিচলিত প্রেম এবং সর্ববতোভাবে তাঁহার আজ্ঞানুবর্ত্তিতা না জন্মিলে বিবাহিতা স্ত্রীও স্বকীয়ালক্ষণযুক্ত হয় না (উজ্জ্বলনীলমণি, কৃষ্ণবল্লভাপ্রকরণ, ৩ দ্রফীব্য )৷ উক্ত গ্রন্থের টীকাতে জীবগোস্বামী লোকিক বিবাহকে "বহিরঙ্গ প্রক্রিয়াত্বক ধর্ম্ম" বলিয়াছেন। তাঁহার মতে অন্তরঙ্গ বিবাহ "রাগেনৈবার্গিতাত্মা" হইলে, তবে সংঘটিত হয়। ইহাতে স্পফ্টই বুঝা যায় যে অনুরাগকেই গোস্বামিগণ বিবাহের সর্ববপ্রধান অঙ্গ বলিয়া ধরিয়া লইয়াছেন। অতএব দাঁড়াইল এই যে অনুরাগহীন পতি-পত্নীর মিলন স্বকীয়া ধর্মানুমোদিত নহে, এবং অনুরাগ থাকিলে নায়কনায়িকার মিলনও স্বকীয়ালক্ষণাক্রান্ত হয়। এই অনুরাগের প্রধান লক্ষণই এমন একনিষ্ঠতা, যাহাতে পরস্পরের বন্ধন স্থায়ী হটতে পারে। এই স্থায়িত্বের প্রতি লক্ষ্য রাখিয়া সহজিয়ারা প্রেমের প্রশস্তি প্রস্তুত করিয়াছেন। ইন্দ্রিয়স্থ ভোগকরা যে তাঁহাদের সাধনার উদ্দেশ্য নহে, তাহা আমরা ইতিপূর্বে আলোচনা করিয়াছি, অন্যান্ম পদের ব্যাখ্যায় তাহা আরও পরিস্ফুট হইবে। এজন্য তাঁহাদের নায়কনায়িকার সম্বন্ধ ক্ষণিকের বা তুই-এক দিনের জন্য নহে, নায়কনায়িকা ইচ্ছান্ত্রূরপ নিত্য নূতন পরকীয়া গ্রহণ করিবে এইরূপ বিধিও তাঁহাদের শাস্ত্রে নাই। প্রণয় আমরণস্থায়ী হইবে ইহাই সহজিয়া মতের গোড়ার কথা। একটা পদে আছে—

স্থজন পীরিতি পরাণ রেখ। পরিণামে কভু না হবে টোট॥ ঘষিতে ঘষিতে চন্দন-সার। দ্বিগুণ সৌরভ উঠয়ে তার॥

৭৮৪ নং পদ।

অগ্যত্র---

স্থজনে স্থজনে অনন্ত পীরিতি শুনিতে বাড়ে যে আশ।

৭৮৩ নং পদ।

এবং এই পীরিতি মরণান্তস্থায়ী হইবে—
সহজ পীরিতি না ছাড়ে মৈলে।

৭৮৫ নং পদ।

স্থায়ী অনুরাগ ভিন্ন ইহা হয় না, তাই বলা হইয়াছে— রতি স্থির মনে ভাব রাত্রি দিনে সহজ পাইবে তবে।

৭৭১ নং পদ।

অ্যত্র---

নৈষ্ঠিক হইয়া ভজন করিলে পদ্ধতি সাধক হই।

৭৯৫ নং পদ।

শুধু তাহাই নহে, নায়কনায়িকার পীরিতি এমন গাঢ় হইবে যে পরস্পারের প্রতি অনুরাগবশতঃ তাহারা জীয়ন্তে' মরিয়া যাইবে—

> মরমে মরমে জীবনে মরণে জীয়ন্তে মরিল যারা। নিতুই নূতন পীরিতি রতন যতনে রাখিল তারা॥

> > ৭৮৩ নং পদ।

অন্যত্র---

# নয়নে নয়নে থাকে চুইজনে যেন জীয়ন্তে মরা॥

१४) नः श्रम।

এই ভাবে যে সাধনা করিতে হয়, তাহাতে ভ্রম্টাচারের স্থান নাই। ইহা হইতে সহজ পীরিতির প্রকৃত স্বরূপ ধরা পড়ে। সহজিয়ারা নবরসিকের দল স্থান্তি করিয়াছেন, এবং প্রত্যেক গোস্বামীর এক একটা প্রকৃতির সন্ধানও দিয়াছেন, কিন্তু এমন কথা তাঁহারা বলেন নাই যে এই সকল রসিকেরা নিত্য নূতন প্রকৃতি গ্রহণ করিতেন। এইরূপ আচার তাঁহাদের ধর্ম্মবিরুদ্ধ, এবং প্রেম-সাধনার অন্তরায়-স্বরূপ।

তান্ত্রিকদিগের এই নিষ্ঠার প্রতি মোটেই দৃষ্টি নাই। প্রথমতঃ, তাঁহারা লৌকিক বিবাহ গহিত বলিয়া ঘোষণা করিয়াছেন—-

> উদ্বাহিতাপি যা নারী জানীয়াৎ সা তু গাহিতা। উদ্বোঢ়াপি ভবেৎ পাপী সংসর্গাৎ কুলনায়িকে॥ বেশ্যাগমনজং পাপং তস্থ পুংসো দিনে দিনে। তদ্ধস্তাদরতোয়াদি নৈব গৃহুন্তি দেবতাঃ॥ মহানির্ববাণতন্ত।

অর্থাৎ – লোকিক বিবাহ গর্হিত, এইরূপে বিবাহিত স্ত্রীর সংসর্গে পুরুষ পাপী হয়, তাহাদের হস্তপ্রদত্ত অন্ধজল দেবতারা গ্রহণ করেন না। এই ভাবে লোকিক ব্রিবাহকে অগ্রাহ্য করিয়া চক্রমধ্যে যে শৈববিবাহ হয় তাহাই প্রশস্ত বলিয়া ঘোষণা করা হইয়াছে—

> শৈববিবাহো দ্বিবিধঃ কুলচক্রে বিধীয়তে। চক্রস্থা নিয়মেনৈকো দ্বিতীয়ে জীবনাবধি॥

> > ঐ

চক্রের নিয়মে যে বিবাহ তাহার স্থিতিকাল চক্রের স্থায়িত্ব পর্য্যন্ত, অতএব তাহা পুনঃপুনঃ সংঘটিত হইতে পারে।

তন্ত্রের এই পরকীয়া বাদে অনুরাগের নাম মাত্রও উল্লিখিত হয় নাই। অতএব দেখা যাইতেছে যে সহজিয়াদের পরকীয়ার ধারণা তন্ত্রের পরকীয়া হইতে এই বিষয়েও শ্রেষ্ঠস্থানীয়। তান্ত্রিকগণ শক্তি-সাধনায় পঞ্চ মকার লইয়া সাধনা করেন, কিন্তু সহজিয়াদের প্রেমের সাধনায় এই সকল বালাই নাই। তান্ত্রিক প্রক্রিয়াগুলি উগ্র প্রকৃতির, সহজিয়া ভজন শান্ত রসাত্মক। উভয় ধর্ম্মে পরকীয়ার ব্যবস্থা থাকিলেও তাহাদের সাধনার প্রকৃতি, উদ্দেশ্য, এবং প্রক্রিয়া বিভিন্ন প্রকারের।

পরকীয়ার এরূপ নৃতন ধারণা সহজিয়ারা কোথা হইতে পাইলেন ? তান্ত্রিকদের নিকট হইতে ইহা গ্রহণ করা হয় নাই, কারণ আমরা পূর্বেই দেখাইয়াছি যে এই জাতীয় পরকীয়া তাঁহাদের মধ্যে প্রচলিত ছিল না। বৌদ্ধ সহজিয়া ধর্ম্মের অনেক গ্রন্থ অধুনা আবিক্ষত হইয়াছে, তাহাদের অধিকাংশ হইতেই জ্ঞানমার্গীয় সাধনার কথা জানিতে পারা যায়, প্রেমমার্গীয় ভজনের নিদর্শন সেগুলিতে নাই বলিলেই চলে। তথাপি বৌদ্ধদের ঋণ আমরা স্বীকার করিতে পারিতাম, যদি সহজিয়া গ্রন্থাদিতে বৌদ্ধ গ্রন্থাদির উল্লেখ থাকিত্ত। সহজিয়ারা তান্ত্রিকদের নিকট হইতে যে ধার করিয়াছেন তাহা মুক্তকণ্ঠে স্বীকার করিয়াছেন, বৌদ্ধদের নিকট হইতে কিছু গ্রহণ করিলে তাহারও উল্লেখ করিতেন। বস্তুতঃ বৌদ্ধগ্রন্থ বঙ্গদেশ হইতে সে ভাবে লুপ্ত হইয়া গিয়াছে তাহাতে মনে হয় না যে বৌদ্ধ সহজিয়া কোন গ্রন্থের নাম সহজিয়ারা অবগত ছিলেন। আজ এত অনুসন্ধানের ফলেও আমরা তাহাদের সম্বন্ধে অতি সামান্যই জানিতে পারিয়াছি। আবার ওদিকে দেখা যায় যে সহজিয়ারা রূপসনাতন প্রভৃতি গোস্বামীদের গ্রন্থ, এবং চৈতন্যচরিতামতের কথা পুনঃ পুনঃ উল্লেখ করিয়াছেন, এবং বলিয়াছেন যে তাঁহাদের ধর্ম্ম গোস্বামীদের শিক্ষা-প্রসূত:

বিবর্ত্তয়ে ধর্ম গোসাঞি স্বরূপ হইতে। আসিয়া প্রকাশ হইল রসিক ভকতে॥

বিবর্ত্তবিলাস।

চৈতহ্যতত্ত্বের রূপ সীমা রক্তিশূর। রাগমতে প্রকাশিলা প্রেমতত্ত্বপুর॥

রসকদম্বকলিক।।

স্বরূপ, রূপ, আর রঘুনাথ দাস। এ তিন প্রসাদে মাধুর্য্য জগতে প্রকাশ॥

রতিবিলাসপদ্ধতি।

শ্রীরূপ ব্রজলীলা করিল বিস্তার। পরকীয়া মত তাহা করিল প্রচার॥

বিপু—৫৫৯।

অন্যত্র—

কহিন্দু ব্রজের রস গৌরলীলা শুন। শ্রীকবিরাজ গোসাঞি গ্রন্থে লিখে পুনঃ পুনঃ॥ অমৃতরসাবলী।

সর্ববরসতত্ত্বসার গ্রন্থ মহাশূর। কবিরাজ গোসাঞি ইথে আশয় প্রচুর॥ রসতত্ত্বসার।

জয় শ্রীকবিরাজ ঠাকুর কৃষ্ণদাস। তোমার করুণা বলে করিয়ে প্রকাশ॥

অমৃতরত্নাবলী।

এই জাতীয় উল্লেখ সহজিয়া এন্থে সর্বব্রই পাওয়া যায়। বস্তুতঃ এমন সহজিয়া গ্রন্থ অতি কমই আছে যাহাতে চরিতামূতের কথা উল্লিখিত হয় নাই, অথবা গোস্বামীদিগকে গুরুস্থানীয় বলিয়া স্বীকার করা হয় নাই। এই সকল প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া ইহা বলাই যুক্তিযুক্ত যে সহজিয়ারা পরকীয়ার ধারণা বৈঞ্চবদের নিক্ট হইতে গ্রহণ করিয়াছেন।

বৈষ্ণবগণই সর্বব প্রথমে পরকীয়ার শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকার করিয়াছেন। নায়ক-নায়িকা-বিচারে চৈতন্তপূর্ববর্তী আলঙ্কারিকগণ (সাহিত্যদর্পণ, ৯৬, ১০৮-১১০; শৃঙ্গারীতিলক, ১।৪৬, ৮৭; কাব্যালঙ্কার ১২।১৬, ৩০; রতিরহস্ত, ১।২৭; সাহিত্যসার, ১০।২; প্রভৃতি) পরকীয়ার উল্লেখ করিয়াছেন বটে, কিন্তু অতি সংক্ষিপ্তভাবে। পরকীয়াকে রসাভাস বলিয়া রসপর্য্যায়ে স্থান দিতেও তাঁহারা কুন্ঠিত হইয়াছেন। কেবলমাত্র ভারতের আদি রসিক ভরতমূনি পরকীয়াজাতীয় প্রেমকে মন্মথসম্বন্ধীয় পরমা রতি বলিয়াছিলেন; রপগোস্বামী তাহাই অবলম্বন করিয়া পরকীয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন, এবং বৈষ্ণব ধর্ম্মে মূলতঃ পরকীয়ার শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকার করিয়াছেন। সেই সময় হইতে পরকীয়া বৈষ্ণব শাস্তের রসপর্য্যায়ে স্থান লাভ করিয়া আসিতেছে। চরিতামৃতকার লিথিয়াছেন—

পরকীয়া ভাবে অতি রসের উল্লাস। ব্রজ বিনা ইহার অন্তত্র নাহি বাস। এই একটা মাত্র শ্লোকে বৈশ্বব দর্শন ও পরকীয়ার গৃঢ়তত্ত্ব নিহিত রহিয়াছে। ইহার অর্থ এই নয় যে একমাত্র ব্রজধামেই পরকীয়া চর্চ্চা করা যায়, অগ্যত্র নহে। বাইবেলে আছে যে, ভগবান্ নিজমূর্ত্তির অনুযায়ী মানুষ স্থিতি করিয়াছেন। ইহার অর্থ ইহা নহে যে মানুষের বা চেহারা ভগবানের স্থায়। যে সকল গুণে ভগবানের ভগবান্ত্ব, সেই সকল গুণের অধিকারী করিয়া মানুষকে স্থিতি করিয়াছেন, ইহাই ইহার প্রকৃত মর্মার্থ।

সেইরূপ পূর্বেগক্ত শ্লোকের ব্যাখ্যা এই যে পরকীয়া ভাবে অত্যন্ত রসের উন্মেষ হয়, এবং ইহার মূল ব্রজভাবের সাধনার মধ্যে নিহিত আছে, অশ্যন্ত নহে। এখন এই ব্রজভাবের সাধনা কি ? এই সম্বন্ধে আমরা ১নং পদের ব্যাখ্যায় আলোচনা করিয়াছি। ইহা ঐশ্বর্য্য ও মাধ্ব্য্য ভাবাত্মক উপাসনার ক্রমনির্দ্দেশ মাত্র। কৃষ্ণে ভগবান্ত্ব আরোপ করিয়া যে সাধনা তাহাই ঐশ্বর্য্যভাবাত্মক। তাহাতে ভগবান্কে নিতান্ত আপনার জনের শ্রায় ভালবাসা যায় না বলিয়া প্রেমোপাসক বৈষ্ণবর্গণ ইহা স্মর্থন করেন নাই। তাহাদের মতে কৃষ্ণের ব্রজলীলাই শ্রেষ্ঠতর। ব্রজ্বামে কেহ তাহাকে পুত্রের শ্রায়, কেহ স্থার শ্রায়, কেহ বা পতির শ্রায় ভালবাসিয়াছিল। ইহাতে তাহারা তাহাকে যতটা আপনার করিয়া লইতে পারিয়াছিল, অশু কেহ সেরূপ পারে নাই। কাজেই এই উপাসনা প্রকৃত মাধুর্য্যভাবাত্মক বলিয়া বৈষ্ণবর্গণ ইহাকেই শ্রেষ্ঠস্থান প্রদান করিয়াছেন। দাস্থা, সংখ্য, বাৎসল্য ও মধুর ভেদে ইহার চারিটী ক্রম নির্দ্দিষ্ট হইয়াছে, তন্মধ্যে মধুরই যে শ্রেষ্ঠতম তাহাও তাহারা নির্দ্দেশ করিয়াছেন—

# সর্বব রস হৈতে শৃঙ্গারে অধিক মাধুরী।

চরিতামৃত, আদির চতুথে।

এই মধুর আবার স্বকীয়া-পরকীয়া-ভেদে দ্বিবিধ, তন্মধ্যে পরকীয়াতে রসের অধিক উন্মেষ হয় বলিয়া ইহাই শ্রেষ্ঠতর। এই কথা বলিতে যাইয়াই কবিরাজ গোস্বামী উক্ত শ্লোকটা লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। অতএব আমরা দেখিতে পাইতেছি যে পরকীয়ার বীজ মাধুর্য্য ভাবের (অর্থাৎ ব্রজলীলামূলক) উপাসনার মধ্যে নিহিত আছে। এজন্মই বলা হইয়াছে যে অন্যত্র অর্থাৎ ঐশ্বর্য্য ভাবের উপাসনায় খাঁটি পরকীয়া ভাব থাকিতে পারে না। দৃষ্টান্তও দেওয়া যাইতে পারে। কৃষ্ণের ব্রজলীলার বর্ণনা ভাগবতে আছে, কিন্তু তাহা ঐশ্বর্য্যমিশ্রিত মাধুর্য্যময়। রাসেও এক কৃষ্ণ শত কৃষ্ণ হইয়া, এবং মায়াপ্রভাবে গোপদিগকে ভুলাইয়া

নিজের ঐশ্বর্য্য ভাবের অর্থাৎ ঐশ্বরিক শক্তির পরিচয় দিয়াছিলেন, কাজেই তাহা পূর্ণ মাধুর্য্যময় হয় নাই। এজন্য বলা হইল যে একমাত্র পূর্ণ মাধুর্য্যের মধ্যেই খাঁটি পরকীয়া ভাব আছে, অন্যত্র নহে।

এই শিক্ষা চৈতন্য-প্রবর্ত্তিত বৈশ্বব ধর্ম্মের সর্ববর্প্রধান নূতনত্ব। ভগবদ্-প্রীতি ইহার পূর্বের কেহ এমন ভাবে বর্ণনা করেন নাই। ভাগবতে ছিল ভক্তিবাদ, অর্থাৎ ঈশ্বরে মানুষে ভালবাসা; আর চৈতন্যদেব তাহার স্থানে আনিলেন প্রেমবাদ, অর্থাৎ ঈশ্বরকে মনুন্ত্য পর্য্যায়ে নামাইয়া আনিয়া মানুষে মানুষে ভালবাসা। ভক্তিস্থানে প্রেমের প্রচার তিনিই বঙ্গদেশে সর্বব্রথম করিয়াছিলেন, ইহা সর্ববাদিসম্মত। কাজেই ইহাও নিঃসন্দেহে বলা যায় যে প্রেমমার্গীয় পরকীয়ার প্রচার এই সময় হইতে আরম্ভ হয়, ইহার পূর্বের ছিল না।

সাধারণতঃ লোকে পরকীয়ার প্রতি অবজ্ঞা প্রদর্শন করে। কিন্তু পরকীয়া যে রসশ্রেষ্ঠ তাহা ভাবুক, কবি, ভক্ত প্রভৃতি সকলেই স্বীকার করিয়াছেন। নায়ক-নায়িকার নাম উল্লেখ করিয়া আমরা পরকীয়া ব্যাখ্যা করিয়া থাকি, কিন্তু পার্থিব নামগুলি, যেমন ছত্মন্ত-শকুন্তলা, চণ্ডীদাস-রামী প্রভৃতি সংজ্ঞা মাত্র, যাহার সাহায্যে প্রেমলীলা বর্ণিত হইয়া থাকে। তৎপরিবর্ত্তে রাধাক্বন্ধ, কিংবা ভক্ত ও ভগবান নাম গ্রহণ করিয়াও সেই প্রেমলীলাই বর্ণনা করা যাইতে পারে। আসল উদ্দেশ্য হইল নানাদিক্ দিয়া প্রেমের বিভিন্নরূপ প্রদর্শন করা, তাহা যে নাম গ্রহণ করিয়াই করা যাউক না কেন, তত্ত্বের হিসাবে তাহাতে কোন ক্ষতি নাই। এখানে আমরা তত্বালোচনাতেই প্রবৃত্ত হইয়াছি। প্রেমের প্রধান অবস্থা তুইটী—মিলন ও বিরহ।

সহজিয়ারা ইহাদিগকে মিলা ও অমিলা নামে অভিহিত করিয়াছেন—

মিলা অমিলা ছুই রসের লক্ষণ। নায়ক নায়িকা নাম লক্ষণ কথন॥

পদ নং ৮০০।

অগ্যত্র---

মিলা উগাইতে ফল হৈল সম্ভোগ। অমিলা উগাইতে ফল হৈল বিপ্ৰলম্ভ॥

উঙ্জ্বলকারিকা।

রসশাস্ত্রে এই সম্ভোগ ও বিপ্রলম্ভ পর্য্যায়ে প্রেমের বিবিধ অবস্থা বর্ণিত হইয়াছে। ইহাদের মধ্যে মিলা ক্ষণস্থায়ী মাত্র, কারণ প্রেমের অধিকাংশ সময়ই বিবহে কাটিয়া যায়। একটা পদে আছে—

> সে দুই কখন তিন সদাক্ষণ তাহে চণ্ডীদাস ভাসে।

> > পদ नः ४२२।

চণ্ডীদাস তিন অর্থাৎ অমিলা বা বিরহে সর্ব্রদা নিমজ্জিত রহিয়াছেন; এই কথা বলিবার তাৎপর্য্য এই যে বিরহই প্রকৃতপক্ষে অধিকতর বৈচিত্র্যপূর্ণ, কারণ সম্ভোগে প্রেমিক একমাত্র তাহার প্রিয়তমাকেই উপভোগ করে, কিন্তু বিরহে তাহাকে পৃথিবীময় ছড়াইয়া উপভোগ করিয়া থাকে—

> সঙ্গমবিরহবিকল্পে বরমিহ বিরহো ন সঙ্গমস্তস্থাঃ। সঙ্গমে সৈবৈকা ত্রিভুবনং তন্ময়ং বিরহং॥

আবার মিলনে আবেগ প্রশমিত হয়, কিন্তু বিরহ তাহা বর্দ্ধিত করে। এজন্য অনুভূতির হিসাবে বিরহ অধিকতর মাধুর্য্যময় বলিয়া প্রেমলীলায় ইহার প্রাধান্ত স্বীকৃত হইয়া থাকে। এই হেতুই বলা হইয়াছে যে "আনন্দ অমিলা বিচ্ছেদ" অর্থাৎ বিচ্ছেদেই প্রকৃত আনন্দ নিহিত আছে। আবার ইহাও সত্য যে সম্ভোগে আকাজ্ফার তীব্রতা হ্রাস পায়, ক্রমে তাহাতে অক্চিও অবসাদ জন্মিয়া থাকে। পুনরায় বিরহের দ্বারা প্রেম না ঝালাইলে তাহা আর উপভোগযোগ্য হয় না, অর্থাৎ স্বকীয়াকে পরকীয়ায় পরিণত না করিতে পারিলে প্রকৃত রস আস্বাদন করা যায় না। এজন্তই সহজিয়ারা স্বকীয়া ভাবকে সর্ব্বদাই অগ্রাহ্থ করিয়াছেন।

পরকীয়া রাগ অতি রসের উল্লাস। স্বকীয়াতে রাগ নাই, কেবল আভাস॥ রসরত্বসার।

অন্যত্র—

পরকীয়া রসে হয় রসের উল্লাস। স্বকীয়া যে স্বল্ল তাহা জানিহ নির্যাস॥

স্থধায়ৃতকণিকা।

সম্ভোগে যে অনুরাগ কমিয়া যায় ইহাও তাঁহারা অনুভব করিয়াছেন— প্রণয় করহ তাকে সঙ্গে না রাখিবে। এই মোর মিনতি প্রণতি যে শুনিবে॥ সঙ্গেতে রাখিলে হবে অনুরাগহীন। পরকীয়া বহুদুরে, স্বকীয়া অধীন॥

বিবর্ত্তবিলাস।

এজন্ম রসের রাজ্যে স্বকীয়ার স্থান নাই। সর্ববদা পরকীয়া ভাব হৃদয়ে জাগাইয়া রাখিবার জন্ম স্বকীয়া বা সস্তোগ হইতে দূরে থাকিতে হয়। সহজিয়াদের ব্যবস্থা এই যে—

পীরিতি যা সনে আদরে সে ধনে
সতত না লবি ঘর।
অন্তরে পরাণ বাঁটিয়া দেওবি
বাহিরে বাসিবি পর॥

পদ নং ৭৯৭।

অর্থাৎ পীরিতি কর, কিন্তু সম্ভোগ হইতে দূরে থাকিও। ইহারই নাম—
হইবি সতী না হবি অসতী
না হইবি কাহার বশ।

অন্যত্র---

সে কেমন যুবতী কুলবতী সতী স্থন্দর স্থমতি যার। হিয়ার মাঝারে নায়কে লুকাইয়া ভবনদী হয় পার॥

পদ নং ৮০৪

কেবল মনে মনে পীরিতি করিবে, জলে ভিজিও না—
কলঙ্ক সাগরে সিনান করিবি
এলাইয়া মাথার কেশ।
নীরে না ভিজিবি জল না ছুঁইবি
সম স্থুখ দুঃখ ক্লেশ॥

পদ নং ৭৯৭।

অথবা---

হইবি গিন্নি ব্যঞ্জন বাঁটিবি না ছুঁইবি হাঁড়ি॥

পদ নং ৭৯৭।

প্রেমের রাজ্যে বাহ্য কুলের গরব নাই। যাহার প্রেম স্থির আছে সেই কুলবতী সে প্রেমের হানিকর স্পর্শের আকাঞ্জ্যা করে না —

> যে জন যুবতী কুলবতী সতী স্থানর স্থাতি যার। স্থানয়-মাঝারে নায়কে লুকায়ে ভবনদী হয় পার॥

> > পদ नः १৯৮।

ইহার ব্যতিক্রম হইলেই ব্যভিচারী হইতে হয়। সহজ সাধনার এই সকল গূঢ়তত্ত্ব রাগাত্মিকা পদগুলিতে ব্যাখ্যাত হইয়াছে। তত্ত্বের হিসাবে ইহা খাঁটি সত্য, কেবল ইহাতে বলিবার ভঙ্গীর অন্যসাধারণ বিশেষত্ব আছে। রামী বা নায়িকার পরিবর্ত্তে এই সকল উপদেশগুলি কবি, ভাবুক, বা সাধককেও দেওয়া যাইতে পারে। আর ইহাও সত্য যে ইঁহারা প্রত্যেকেই পরকীয়া রসের শ্রেষ্ঠতা হৃদয়ে হৃদয়ে অনুভব করিয়া কার্য্য করিয়া গিয়াছেন। চৈতন্য-দেবের হৃদয়ের ভাবটা বেশী পরিস্ফুট হইয়াছে, যখন তিনি বিরহীর স্থায় হা-হুতাশ করিয়াছেন, ভগবানের জন্ম ব্যাকুলতায় কাঁহার অশ্রুর স্রোত প্রবাহিত হইয়াছে। রাধিকার ভায় বিরহানলে সতত দগ্ধ হইয়া তিনি যে পাগলপারা হইয়াছিলেন, তাহাতেই তাঁহার প্রেমের স্বরূপ উপলব্ধি করা যায়। চণ্ডীদাসও কৃষ্ণলীলা বিস্তৃতভাবে বর্ণনা করিয়াছেন। কৃষ্ণকীর্ত্তনের শ্রেষ্ঠ পদগুলি বংশীখণ্ডে ও রাধাবিরহে স্থান লাভ করিয়াছে। পদাবলী সাহিত্যে পূর্ব্বরাগ ও আক্ষেপ-অনুরাগের পদগুলিই সর্ববশ্রেষ্ঠ। ইহার কারণ এই যে মিলন মৃক, আর বিরহ মুখর। মিলনের ভাষা নাই, থাকিলেও তাহা অতি সংক্ষিপ্ত, আর বিরহ হৃদয়কে মন্থন করিয়া অমূতের ধারা প্রবাহিত করে। এই জন্মই কবিদের বিরহ-বর্ণনায় ভাব ও ভাষার অভাব হয় না। ইহা স্বতঃসিদ্ধ সত্য, কবির ভাষা ও ভক্তের উক্তিতে সর্ববত্রই এই পরকীয়া ভাবের শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকৃত হইয়াছে।

নিত্যধাম। সহজিয়া মতে যে ধামে নিত্যদেব বাস করেন। তিনিই রামীকে সহজতত্ত্ব ব্যাখ্যার জন্ম পাঠাইয়াছিলেন। এই নিত্যধামে যে বাশুলীও থাকেন তাহা পূর্বেই প্রদর্শিত হইয়াছে। এখন বলা হইল যে সহজিয়া সাধনায় সিদ্ধিলাভ হইলে সাধকেরাও সেই নিত্যধামে গমন করিতে পারেন। অমৃত-রত্বাবলীতে জানা যায় যে এই নিত্যধামের অপর নাম সদানন্দগ্রাম, এবং তাহা থাকে সাধকের হৃদয়ের ভিতরে। নিত্যবস্তুই যে ধাম তাহাই নিত্যধাম।

সেই মানুষের হয় সদানন্দগ্রাম। নিত্যের মানুষ সেই নিত্যবস্তুধাম॥

এবং

সদানন্দ দেশ হয় হৃদয় ভিতরে।

অমৃতরত্নাবলী।

ইহাতে স্পায়্টই বুঝা যায় যে এই নিত্যধাম সম্পূর্ণ ই ভাবরাজ্যের বস্তু। নিত্যানন্দে মন পূর্ণ হইলেই ইহার অস্তিত্ব অনুভব করা যায়।

নৈত্রে বেদ দিয়া, ইত্যাদি। সাধারণ সহজিয়ারা হয়ত ইহার অর্থ করিবে যে, অরবিন্দ ও বজ্রের সংযোগে ভজনা করা। যাঁহারা সহজিয়া ধর্মকে ঘোর তান্ত্রিক সাধনায় পরিণত করিয়াছেন, তাঁহাদের নিকটেই এই মতের নূল্য আছে।

আলোচ্য পদটীর সহিত ১ নম্বরের পদটীর যে অনেকাংশে মিল আছে তাহা পূর্বেবই বলা হইয়াছে। উক্ত পদেও ঠিক এই জাতীয় উপদেশ দেওয়া হইয়াছে। তাহাতে আছে—

বস্তুতে গ্রহেতে করিয়া একত্রে ভজহ তাহারে নিতি। বাণের সহিতে সদাই যজিতে সহজের এই রীতি॥ ইত্যাদি।

আর আলোচ্য পদটীতে নেত্র ও বেদের কথা বলা হইয়াছে। নেত্র=৩, আর বেদ=৪; ইহাদের সমপ্তিতে পাওয়া যায় ৭। এখন এই সাতে কি বুঝায় তাহাই আলোচনা করিতে হইবে। ত্বক্, রুধির, মাংস, মেদ, অস্থি, মঙ্জা ও শুক্র এই সাত উপাদানে দেহ গঠিত হয় (ভাগবত, ১০।২।২১)। অতএব বলা হইল 'নেত্রে বেদ দিয়া সদাই ভজিব' অর্থাৎ দেহ দিয়া সর্ববদা ভজনা করিবে। অন্য একটী রাগাত্মিকা পদে আছে—

> নিজ দেহ দিয়া ভজিতে পারে। সহজ পীরিতি বলিব তারে॥ পদ নং ৭৮৫।

অগ্যত্র---

ভজনের মূল এই নরবপু দেহ।

অমৃতরসাবলী।

দেহের সাধন হয় সর্ববতত্ত্ব সার।

নিগূঢ়ার্থপ্রকাশাবলী।

এই দেহের ভজনের অপর নাম কায়িক ভজন। মানসিক ভজন পর্য্যায়ে ইহা পড়ে না। রতুসারে আছে—

> কায়িক ভূজন হয় আতুকূল্য সেবা। নিজান্ত সঁপিলে বস্তু আবর্ত্তয়ে যেবা॥

> নম্বর পদে বস্তুতে গ্রহেতে একত্র করিয়া ভজনের উপদেশে চৈতন্যকে ভজনা করিতে বলা হইয়াছিল। আর এই পদে রামীকে বলা হইল যে সাধনার অনুকূল ভাবে নিজ দেহ সমর্পণ করিয়া সে যেন চণ্ডীদাসের সহজ জ্ঞান লাভের সহায় হয়। সাধনায় উত্তর সাধিকার ইহাই কার্য্য।

সমুদ্র ছাড়িয়া ইত্যাদি। এই নরকে যাইবার ব্যবস্থা রাগাত্মিকা পদের বহুস্থানে পাওয়া যায়। আলোচ্য পদটীতে ইহার পরেই আছে—

> ব্যভিচারী হৈলে প্রাপ্তি নাহি মিলে নরকে যাইবে তবে।

( এই জাতীয় অম্যাম্য উল্লেখ ১ নম্বর পদ-ব্যাখ্যায় দ্রফীব্য।)

ইহা হইতে আমরা দেখিতে পাইতেছি ষে ব্যভিচারী হইলে, অর্থাৎ দেহরতি সম্বন্ধীয় কামের আচরণ করিলে, নরকে যাইতে হয়। এখানেও যে সেইরূপ কথাই বলা হইয়াছে, তাহার আভাস পাওয়া গেল। এখানে সমুদ্র শব্দটীতে রসসমুদ্র বুঝাইতেছে। ৭৬৬ নং পদে (আমাদের ব্যাখ্যাত ৩ নং পদ) সহজ্ব সাধনার উল্লেখ করিয়া বলা হইয়াছে "এ রস সমুদ্র বেদান্ত পার।" কাজেই

এখানে বলা হইল যে এই ভজনে রসের দিকে না যাইয়া যদি দেহরতির সম্পর্ক ঘটাও, তাহা হইলে সহজ ভজন হইবে না, নরকে যাইতে হইবে। অর্থাৎ—

> বিশুদ্ধ রতিতে বিকার পাবে। সাধিতে নারিবে, নরকে যাবে॥

> > ৭৬৭ নং পদ।

এই সাধনা যে কত কঠোর তাহা এখানে বুঝা যাইতেছে। দেহ দিয়া ভজনা করিতে হইবে, অথচ দেহরতির সম্পর্ক হইবে না! এজগুই বলা হইয়াছে যে এই সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিতে সমর্থ "কোটিতে গুটিক হয়।"

আর তিন দিয়া ইত্যাদি। এখানে আর শব্দটীর প্রয়োগ লক্ষ্য করিবার বিষয়। ইতিপূর্বেই বলা হইরাছে—"নেত্রে বেদ দিয়া ইত্যাদি।" তাহা হইতে যে এই "তিন দিয়া বেদে মিশাইয়া" বিভিন্ন তাহা বুঝাইবার জন্ম "আর" শব্দের ব্যবহার হইয়াছে। অর্থাৎ ওখানে নেত্রবেদ যে অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে, এখানে নেত্রবেদ সেই অর্থে ব্যবহৃত হয় নাই। ৭৬৬ নং পদে আছে—

তিনটা আখরে রতিকে যঞ্জি।

এবং

চতুর্থ আখরে সামান্য রস।

অতএব দাঁড়াইল এই যে তিনটী আখরের উপাস্থ রতির সহিত চারটী আখর দ্বারা ব্যক্ত পরকীয়া রসের সংযোগ করিয়া ভজনা কর। ৭৬৭ নং পদেও আছে—

> রতিতে রসেতে একতা করি। সাধিবে সাধক বিচার করি॥ বিশুদ্ধ রতিতে বিশুদ্ধ রস। তাহাতে কিশোরা কিশোরী বশ॥

কাজেই দেখা যাইতেছে যে উক্ত পদদ্বয়ের কথাই ভিন্নভাবে এখানে বলা হইয়াছে। ইহার ব্যাখ্যা পূর্বেই করা হইয়াছে। এই উপদেশ একবার চণ্ডীদাসকে দেওয়া হইয়াছিল, এখন আবার রামীকে দেওয়া হইতেছে, কারণ সহজ্ব সাধনায় স্ত্রীপুরুষ উভয়ে একই উদ্দেশ্যে কার্য্য করিবে, ইহাই রীতি, যথা—

পুরুষ প্রকৃতি দোঁহে এক রীতি

সে রতি সাধিতে হয়।

शप नः ৮>> ।

মম পদ সদা ভজ। অর্থাৎ এই সাধনায় সর্ববদা মনে রাখিতে হইবে যে কাশুলীর পদ বা আনন্দকেই সাধক ভজনা করিবে। নিত্যানন্দে মগ্ল হওয়াই এই সাধনার প্রকৃতি।

পরবর্ত্তী পদাংশের ভাব ইতিপূর্বেই ব্যাখ্যাত হইয়াছে, ইহাতে আর কোন নৃতনত্ব নাই। কেবলমাত্র "আর এক বাণী শুনহ রামিণী" ইত্যাদিতে লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে গুহু সাধনা বলিয়া ইহা অন্সের নিকট প্রকাশ করিতে নিষেধ করা হইয়াছে। এইরূপ নিষেধ তন্ত্রের সর্বত্র পাওয়া যায়, যথা—

এতচ্চক্রগতাং বার্ত্তাং বহিনৈর প্রকাশয়েৎ।

নিরুত্তর্তন্ত।

অ্যত্র—

ইতি তে কথিতং দেবি গুহ্মাদ্গুহ্মতরং পরং। প্রকাশাৎ কার্য্যহানিঃ স্থাৎ তম্মাৎ যত্নেন গোপয়েৎ॥ ইত্যাদি। গীতাতেও (১৮৮৬৭) উক্ত হইয়াছে—

> ইদন্তে নাতপক্ষায় নাভক্তায় কদাচন। ন চাশুশ্রুষবে বাচ্যং ন চ মাং যোহভ্যসূয়তি॥

ধর্ম্মানুষ্ঠানহীন, অভক্ত এবং পরিচর্য্যাবিহীন লোকদিগের নিকট ইহা ( এই গীতা শাস্ত্র ) কদাচ বলিও না।

চরিতামতেও আছে—

এ সব সিদ্ধান্ত গৃঢ় কহিতে না জুয়ায়।

এবং

বুঝিবে রসিক ভক্ত, না বুঝিবে মূঢ়।

অন্যত্র---

অভক্ত উপ্টের ইথে না হয় প্রবেশ।

আদির চতুর্থে।

কাজেই পাঠকগণ সাবধান, দেখিবেন যেন উদ্ভের পর্য্যায়ে পড়িতে না হয়।

### মন্তব্য

সাহিত্যপরিষদের পদাবলীতে প্রায় ৬০টা রাগাজিকা পদ মুদ্রিত হইয়াছে, তন্মধ্যে ৮টা মাত্র পদের ব্যাখ্যা এখানে করা হইল। সহজধর্মের গৃঢ় মর্ম্ম জানিতে হইলে এই পদগুলি বুঝিতে চেফা করা উচিত, কারণ এই পদগুলির মধ্যে সহজ ধর্ম্মের যাবতীয় তত্ত্ব নিহিত রহিয়াছে। যাঁহারা এই পদগুলি রচনা করিয়াছিলেন, তাঁহাদের উদ্দেশ্য ছিল চণ্ডীদাস ও রামীর নাম গ্রহণ করিয়া সহজ্বতত্ত্ব ব্যাখ্যা করা, পদগুলি যে বড়ু চণ্ডীদাসের রচিত এমন ধারণা করিবার কোনই কারণ নাই। পদগুলির ব্যাখ্যা হইতে নিম্নলিখিত তত্ত্বের সন্ধান পাওয়া যায়—

- ১। বর্ত্তমান সহজধর্ম্ম চৈতন্মপরবর্ত্তী যুগে উৎপন্ন হইয়াছে।
- ২। বড়ু চণ্ডীদাস ও রামী সহজ্বধর্ম আচরণ করিতেন, এই প্রবাদের মূলে কোন সত্য নিহিত নাই। কারণ প্রেমমার্গীয় সহজ্বধর্ম চৈতগ্যপূর্ববর্ত্তী যুগে উৎপন্ন হইতেই পারে না। নবরসিকের দলের স্থাষ্টি তান্ত্রিক সহজীয়ারা করিয়াছেন।
  - ৩। সহজিয়াদের বাশুলী আর নানুরের বাশুলী এক দেবী নহেন।
- ৪। সহজধর্মো বেমন একটা তান্ত্রিক সাধনার দিক্ আছে, তেমনই তাহাতে উপনিষদের ব্রহ্মবাদের দিক্টাও স্থন্দর ভাবে পরিক্ষুট হইয়া উঠিয়াছে।
  কোন ধর্মা বুঝিতে হইলে সেই ধর্ম্মের উজ্জ্বল দিক্টাই দেখিতে হয়।

পরবর্ত্তী আলোচনায় এই বিষয়গুলি আরও পরিস্ফুট হইয়া উঠিবে।

# INFINITESIMAL CALCULUS IN INDIAN MATHEMATICS—ITS ORIGIN AND DEVELOPMENT

BY

#### P. C. SENGUPTA, M.A.

### Lecturer, Calcutta University

- 1. Dr. Hoppe in his article in a recent issue of the "Jahresbericht der Deutschen Mathematiker-vereinigung" has traced the history of the Infinitesimal Calculus prior to the time of Leibnitz and Newton. Unfortunately he has put on record no account of the work in this line done by the ancient Indian astronomers and mathematicians. It is proposed to present some facts in regard to this subject and to claim for the Indian mathematicians their due place in the history of the origin and development of the Infinitesimal Calculus. I have to thank Dr. Ganesh Prasad, Hardinge Professor of Pure Mathematics, Calcutta University, at whose suggestion I took up the writing of this paper.
- 2. The idea of the calculus originated among the ancient Indian astronomers, Aryabhata and his pupils, Brahmagupta, Muñjāla and Bhāskara in their attempt to determine (i) the "instantaneous" or "arqantaa" daily motion of planets; (ii) the position-angle of the ecliptic at any secondary to the equator; (iii) the surface and volume of a sphere; (iv) the value of  $\pi$ . The necessity for determining the "instantaneous" daily motion arose in connection with the calculation of the eclipses of the sun and the moon and of the right instants of conjunctions of planets between themselves and of the conjunctions of planets with prominent stars near about the ecliptic. The calculation of the position-angle became necessary for

determining the exact point of the beginning of a solar or lunar eclipse. In the Indian method of finding the surface and volume of the sphere, we have a method of integration. In the attempt of the Indian mathematicians to find the value of  $\pi$ , we notice that a small arc of a circle and the chord joining its ends are taken to be equal. No attempt however is made by them to ascertain the difference between the arc and the bounding-chord.

In what follows we shall try to develop historically how the necessity spoken of above gave rise first to the idea of differentiation and the use of infinitesimal triangles, and led also to a process very akin to integration. Some of these results arrived at by Indian mathematicians have already been brought to light by European researchers. In Ball's History of Mathematics, the author says in reference to Bhāskara, "Amongst the trigonometrical formulæ there is one which is equivalent to the equation,

$$d (\sin \theta) = \cos \theta d\theta$$
."

His authority on this point is Delambre, I. 456. Some more of the results treated later on were first brought to public notice by the late MM. Bāpudev Sāstrī,¹ Spottiswoode, the then Astronomer-Royal, called it an over statement of a case. Dr. B. N. Seal² in his "Positive Sciences of the Ancient Hindus" has tried to meet Spottiswoode's views but has not made the point sufficiently clear whether Indian astronomers had a clear notion of the principle and methods of the Differential Calculus.

3. Differentiation.—As has been stated before the idea of differentiation arose from the attempt of the Indian astronomers to find the "instantaneous" or "तातुकालिक"

Bāpudev Sāstri, Bhāskara's Knowledge of the Differential Calculus, J. A. S. B., Vol. XXVII, 1858.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dr. Seal's Positive Sciences of the Ancient Hindus, pp. 77-80.

daily motion of the planets. According to Aryabhata, the equation giving the longitude, l, of the moon on any day is

$$l = m - \frac{P \times R \sin (m - a)}{360}$$
, where m is the moon's mean longitude

from the first point of Aries,  $\alpha$  the longitude of the apogee, and P the circumference of the moon's epicycle of apsis, R=3438'. If n and n' are the rates of the mean daily motion of the moon and her apogee, the "instantaneous" daily motion is expressed as,

$$n - \frac{(n-n') \text{ P} \times \text{Tabular difference of sines at arc } (m-a)}{360 \times 225}$$

Here the term "sine" means the Indian "sine," that is, R sin  $\theta$  where  $\theta$  is the arc. The value of R is 3438' according to Aryabhata, 3270' according to Brahmagupta, and it is different with different authors. The 'sines' are calculated at intervals of 225' of arc. The above formula for "instantaneous" daily motion was most probably obtained in the following way:

Suppose l' to be the longitude of the moon after a fraction  $\tau$  of a day, then

$$l' = m + n\tau - \frac{P}{360} \times R \sin \{m - \alpha + (n - n')\tau\}$$

:. Instantaneous daily motion

$$= \frac{l'-l}{\tau} = n - \frac{P}{360\tau} [R \sin \{m-\alpha + (n-n')\tau\} - R \sin (m-\alpha)]$$

$$=n-\frac{P(n-n')}{360\times 225}\times$$
 Tab. difference of sines at arc  $(m-a)$ .

This rule is ascribed by Lalla (748 A.D.) to some direct pupils of Āryabhata (499 A.D.), thus—

# " यचन्द्र-केन्द्र-गतिरेव ग्ररिहदस्नै- (225) भेजा फलं जनितमार्थभटस्य ग्रियः॥" 1

But Lalla does not state what was the exact formula found by Āryabhaṭa's pupils. The rule, however, is found in the Sūryasiddhānta, as made "more accurate" ( सप्टतर ) by Varāhamihira (540 A.D.) in his Pañcasiddhāntikā—

"Multiply (the motion of the anomaly) by the difference of the sines of anomaly and divide by 225; reduce the result (to terms of the epicycle). The arc of the result is to be deducted from the mean motion in the six signs beginning with capricorn (i.e., in the fourth and first quadrants of the mean anomaly) and to be added to it in the six signs beginning with cancer (i.e., in the second and third quadrants of anomaly)." The rule is equivalent to the expression—

# $n-\frac{P(n-n')\times \text{Tab. difference of sines at the arc }(m-a)\times 225}{360\times 225\times 7\frac{51}{00}}$ .

In Varāhamihira's table of sines, the radius is taken to be 120', the sine of the arc 225' is given as 7'51".

In a paper on "Aryabhata's Lost Work," read in February, 1928, before a meeting of the Calcutta Mathematical Society, I proved that Varāhamihira borrowed almost the whole set of astronomical constants from this work of Aryabhata and made the 'Sūryasiddhānta' up-to-date or "more accurate." As Lalla's mention of the division of (n-n') by 225 is found in Varāhamihira's Sūryasiddhānta, the latter must have derived the rule quoted above also from Aryabhata or his pupils.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The divisor 225 shows that  $(n-n')\tau$  was never contemplated to be greater than 225', although Bhāskara uses the expression,

<sup>&</sup>quot; त्रदातन त्रलन केन्द्र-दोर्च्योरकारम "

Grahaganita, Bhāskara's own commentary. Ch. VIII, stanzas 37 and 38.

The expression for the instantaneous daily motion of the moon is given in the same form by Brahmagupta thus—

> " ग्रहमन्द-केन्द्रभुक्तिर्ज्यान्तरगुणिताऽऽद्यजीवया भक्ता । लब्धं स्फुटपरिधिन्नं भगणांश्रद्धतं कलाभिखु ॥४१॥ स्मणक्योदावृनाधिका स्वमध्यमितः स्फुटार्केन्दोः ।" 1

"Multiply the planets' motion in anomaly of apsis by the tabular difference of sines (at the mean anomaly) and divide by the first sine (i.e., 214); then multiply the quotient by the true periphery (of the epicycle of apsis) and divide by the degrees in the circle (i.e., 360); the minutes of arc obtained applied negatively and positively in six signs of mean anomaly beginning respectively from capricorn and cancer to the mean motion will give the instantaneous daily motions of the sun and the moon."

That the tabular difference of 'sines' for any given value of the arc is proportional to the 'cosines' of the same arc is perhaps first met with in *Munijala's Laghumānasa* (932 A.D.) as found by Dr. B. B. Dutta, D.Sc., of the Calcutta University College of Science—from a passage in this astronomical treatise—

### " कोटिगैतिन्नीच्छेदाप्ता व्यस्तं गतिकालाः फलम्।"

The commentary on this verse by Prasastidhara (958 A.D.) runs thus—

"भृतिस्फुटीकरणार्धं कोटिर्गतिन्नी कोटिफलमुचभुक्त्यारहित-मध्यगत्या गुणितः स्फुटच्छेदेन विभक्तः लब्धं व्यस्तं धनर्णयोर्विपरीतं कोटी धनभूताद्दा ऋणं धनं गतिकलाफलं लिप्तात्मकं भवति । तेन मध्यभुक्तिस्तथा संस्कृता स्फटा भवति । ''

"In order to find the true daily motion, multiply the kotiphala  $\left[i.e., \frac{P \times R \cos (m-a)}{360}\right]$  by the difference of the

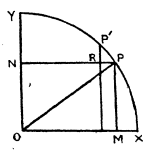
mean motion of the planet and of its apse, and divide the

<sup>1</sup> Brahma Sphuţasiddhānta, Ch. II, 41-42.

result by the rectified *chheda* or divisor: apply the result taken as minutes inversely as the kotiphala is positive or negative, to the mean motion which thus become true."

<sup>1</sup> There are indeed many methods by which this relation, i.e., the equation d (sin  $\theta$ )=cos  $\theta$   $d\theta$  may have been recognised. Here is the most probable way by which this was recognised.

In the figure given below let XOY be a quadrant of a circle and XP any arc,  $\langle POX = \theta$ . Measure PP' such that the arc=225'.



Now PP' =  $\frac{225' \times R}{3438'}$ , where R=OX. Let the figure be completed as shown.

Here  $PM = R \sin \theta$ ,  $PN = R \cos \theta$ ,

P'R=Tabular difference of sines at the arc XP.

As to Bhaskara, he knew the addition and subtraction theorems in trigonometry and actually gives the following equations:—

(1) 
$$R \sin (\alpha \pm \beta) \approx \frac{R \sin \alpha \times R \cos \beta}{R} \pm \frac{R \sin \beta \times R \cos \alpha}{R}$$
.  
(2)  $R \sin (\alpha \pm 225') = R \sin \alpha \times \left(1 - \frac{1}{467}\right) \pm \frac{100}{1529} \times R \cos \alpha$ .  
(3)  $R \sin (\alpha \pm 60') = R \sin \alpha \left(1 - \frac{1}{6569}\right) \pm \frac{10}{573} \times R \cos \alpha$ .

In the last equation Bhaskara indicates that  $\sin 60' = \frac{10}{573} = \frac{60}{3438}$ . Hence it was quite possible for him to recognise, that the smaller the interval at which the 'sines' are tabulated, the more strictly do the tabular differences of 'sines' become proportional to this interval and the cosine of the arc  $\alpha$ . The earlier writers might also have arrived at the equation by an examination of the tabular differences of 'sines' as given by Aryabhata and others.

The  $\triangle$ s PP'R and PON are similar. OP: PN = P'P: P'R

:. The Tabular difference of sines = 
$$P'R = \frac{P'P \times PN}{OP} =$$

$$\frac{R \cos \theta \times 225'}{3438}.$$

But according to Brahmagupta 225: 3438=214: 3270

: the tabular difference of sines

$$= \frac{R \cos \theta \times 225}{3438} \text{ or } \frac{R \cos \theta \times 214}{3270}.$$

We shall have ample proofs later on that the ancient Indian astronomers could really follow such a method.

The moon's instantaneous daily motion as found by Aryabhata's pupils may now be written in the form

$$n - \frac{(n-n')P \times 225 \times R}{360 \times 225 \times 3438} \frac{\cos (m-\alpha)}{3438}$$

$$= n - \frac{(n-n')P \times R \cos (m-\alpha)}{360 \times 3438}$$

$$= n - \frac{(n-n')P \times R \cos (m-\alpha)}{360 \times R}$$

This is thus stated by Bhāskara (1150 A.D.) as follows:

"Multiply the kotiphala [i.e., 
$$\frac{P \times R \cos (m-a)}{360}$$
] by

the rate of increase of the mean anomaly of the apsis and divide by the radius: the result taken as minutes of arc applied positively and negatively in six signs of anomaly beginning from cancer and capricorn respectively to the mean motion of the planet will give the instantaneous (तात्काक्ति) daily motion of the planet as affected by the apsis 1."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grahaganita, VIII, 37, already referred to.

Another case of differentiation was worked out most probably first by Brahmagupta (628 A.D.). The geocentric longitude of a 'star planet,' say Mars, is expressed as follows:

$$l = \mathbf{M} + \sin^{-1} \frac{p \sin (\odot - \mathbf{M})}{\sqrt{\{\mathbf{R} + p \cos (\odot - \mathbf{M})\}^2 + \{p \sin (\odot - \mathbf{M})\}^2}}$$

$$=M+\tan^{-1}\frac{p\sin(\odot-M)}{R+p\cos(\odot-M)}$$
, as expressed in the modern

way, where l is the geocentric longitude of Mars,  $\odot$  denotes the mean longitude of the Sun, M the heliocentric longitude of Mars, p the radius of the epicycle of conjunction and R the radius of the concentric. The instantaneous daily motion for any value of  $\odot - M$  is expressed by Brahmagupta (628 A.D.) as follows:—

"शीव्रगतिं मन्दफलस्फुटभुत्त्यूनां कुजादीनाम् ॥४२॥ शीव्रफलभोग्यच्या संगुणितां त्वाद्यजीवया विभजेत्। फलगुणितं व्यासार्षे विभाजयित् शीव्रकर्णेन ॥४३॥ लस्थोना शीव्रगतिः स्फ्टभुत्तिभैवति..." 1

"Multiply the motion of the Sighra (i.e., of the mean sun in the case of a superior planet) lessened by the mean motion of the planet as rectified by apsis, by the tabular difference of sines used for finding the Sighra equation (i.e., the annual parallax in the case of a superior planet) and divide the product by the first sine (i.e., 214); multiply the result by the radius and divide by Sighra hypotenuse (i.e., the distance of the planet from the earth); now subtract the result taken as minutes from the motion of the Sighra, the remainder is the instantaneous daily motion of the planet."

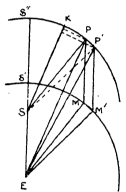
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brahmasphutasiddhanta, II, 42½-44½.

Symbolically this means that: Inst. daily motion=

$$n' - \frac{(n'-n) \times \text{Tab. dif. of sines at the Sighra Eqn } \times \text{R}}{214\sqrt{\{\text{R}+p\cos{(\odot-\text{M})}\}^2+\{p\sin{(\odot-\text{M})}\}^2}}$$

where n' and n are the motions of the mean sun and Mars.

<sup>2</sup> It is from Bhāskara that we learn the method by which the result was deduced. He makes a direct reference to Brahmagupta when he speaks of him as a महामितमान् person or a genius.



Let E be the earth, S the mean sun, P the planet Mars in the circular orbit having S for the centre. Join PE, PS. With centre E and radius equal to that of the orbit of Mars describe a circle. Let ES=p and ES'=SS''=R. Produce ES cutting the circles in S' and S' as shown in the figure. From P draw PM parallel to ESS' cutting the second circle at M. Join EM. The arc S'M=S''P and is called the sighra anomaly. The angle SEP is called the rectified sighra anomaly and is equivalent to our elongation. The angle  $PEM = \angle SPE$  is the sighra phala or the annual parallax in the case of a superior planet. The method consists in finding the rate of increase in elongation from

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Here n stands for the apparent heliocentric daily motion of Mars.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Grahaganita, VIII, 39, Bhāskara's own commentary. What is given here is but a slight modification of his method of proof,

the mean sun which subtracted from the mean motion of the sun gives the instantaneous daily motion of the superior planet. After one day the arc S'M would increase by (n'-n) and let MM'=(n'-n); through M' draw M'P' parallel to MP to cut the orbit at P'. Join EP', then  $\angle$  SEP' would be the elongation on the next day. Increase of elongation is the angle PEP'. This is found thus:—

Let SK be drawn parallel to EP. From P and P' draw perpendiculars on SK. Then  $\sqsubseteq$  PSK is the sighta equation; PP'=MM'=(n'-n). The difference of the perpendiculars from P and P' on SK is thus calculated

$$\_PSK = Sighra\ Phala$$
 $\_P'SK = Sighra\ Phala + (n'-n).$ 

Suppose both the  $\subseteq$ s PSK, P'SK lie between two consecutive angles of which the sines are given in the table. The increase of the sine for the increase (n'-n) in the angle

= 
$$\frac{\text{Tab. Difference of sines at } \hat{\text{Sighra Phala}} \times (n'-n)}{225}$$
 min., the

sines being tabulated at intervals of 225 min.

This increase of the sine is here the difference of the perpendiculars from P' and P on SK and is equal to the perpendicular from P' on EP.

$$\therefore R \sin P' EP = \frac{(n'-n) \times R \times Tab. \text{ difference at } Sighra Phala}{225 \times EP'}$$

: the rate of increase of elongation

$$=\frac{(n'-n)\times \text{Tab. difference at $\mathfrak{Sighra}$ $Phala\times $R$}}{214\sqrt{\{R+p\cos(\bigcirc-M)\}^2+\{p\sin(\bigcirc-M)\}^2}} \text{ min.,}$$

EP' here is taken equal to EP in the limit and

<sup>1</sup> EP = 
$$\sqrt{(\{R+p \cos (\odot - M)\}^2 + \{p \sin (\odot - M)\}^2}$$
 since the arc S'M =  $\odot$  - M

Here R = ES' = SS'', p = ES.

: the instantaneous daily motion of the planet

$$= n' - \frac{(n'-n) \times \text{Tab. difference at } \mathcal{S}ighra\ Phala \times \mathbf{R}}{214 \sqrt{\{\mathbf{R} + p \cos{(\bigcirc -\mathbf{M})}\}^2 + \{p \sin{(\bigcirc -\mathbf{M})}\}^2}} \; .$$

If now for the tabular difference, the function cosine is brought in; since R:R cos  $E_s=214:Tab.$  difference

:. Tabular difference =  $\frac{214 \times R \cos E_s}{R}$ , where  $E_s$  represent the  $S\bar{\imath}ghra\ Equation$ .

Hence the instantaneous daily motion becomes

$$=n'-\frac{(n'-n)\times \mathrm{R} \cos \mathrm{E}_{\mathrm{s}}}{\sqrt{\{\mathrm{R}+p \cos (\odot-\mathrm{M})\}^2+\{p \sin (\odot-\mathrm{M})\}^2}}.$$

This is exactly the form in which Bhāskara states the result.

We now consider another example of differentiation that was first done by Bhāskara (1150 A.D.). It arose in connection with finding the complement of the angle at which the ecliptic cuts a secondary to the celestial Equator. The 'sine' of the angle between the eastward direction of the ecliptic at any point of it and the eastward direction of the equator is known as the  $\bar{A}yana\ Valana$ . If any point of the ecliptic has a celestial longitude l, and  $\delta$  be the corresponding declination of that point, we have the well-known equation:

Sin  $\delta = \text{Sine } l \times \sin \omega$ , where  $\omega$  is the obliquity of the ecliptic.

Bhāskara recognises that  $\frac{d\delta}{dl}$  is here the sine of the required angle and actually proves it—

$$R \frac{d\delta}{dl} = \frac{R \cos l \times R \sin \omega}{R \cos \delta}$$

I give below a free translation of Bhāskara's own commentary on the stanzas 69-74, Chapter VIII of the

"Golādhyāya," which shows the method by which he arrived at the correct result.

"At the place (S) of the sun in the ecliptic (YSC), show the disc like a coin; draw the diurnal circle (ASA') of the sun; then the north-south (perpendicular) distance of the ecliptic from the point of intersection of the circumference of the disc and the diurnal circle, is the  $iy\bar{a}^{1}$  of valua in the disc; that is the difference between the declination of the centre of the sun and the declination of the point of the ecliptic which is ahead of the centre by the semi-diameter of the disc. Hence this is being found; multiply the semi-diameter of the disc (in minutes) by the tabular difference that has to be used in taking the proportional part in finding the  $iy\bar{a}$  of the sun's longitude, and divide by 225 (the interval in min. at which the jyās are given in the table), the result is the difference between the jyās (i.e., of the longitude if the sun's centre and of that longitude plus the semi-diameter). It is however necessary to find the true tabular difference by proportion: 2 if for a koţijyā equal to the radius, the tabular difference is 225, what is the tabular difference for this kotijyā of the longitude. The result is the true tabular

difference  $\left(=\frac{225 \times \mathrm{R} \, \cos \, l}{\mathrm{R}}\right)$ . Multiply the radius of the

sun's disc by this and divide by 225  $\left(\frac{r \times 225 \times R \cos t}{R \times 225}\right)$ 

$$=\frac{r \operatorname{R} \cos l}{\operatorname{R}}$$
 where  $r$  is the angular radius (in min.) of the disc).

This is the difference between  $jy\bar{a}s$ . Then apply a proportion to find the difference of declinations: if for a  $jy\bar{a}$  equal the radius, the  $jy\bar{a}$  of the declination become the  $jy\bar{a}$  of  $^3$  24°,

<sup>1</sup>  $Jy\bar{a}$  means the Indian sine, and "Kotijyā" means the Indian cosine.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bhāskara here assumes that  $d(\sin \theta) = d\theta \cos \theta$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bhāskara takes  $\omega$ , the obliquity of the ecliptic to be = 24°.

what difference of (the  $jy\bar{a}s$  of) declinations is obtained by this difference of longitudes? (Bhāskara here commits a slip, which as we shall see, he corrects afterwards; he takes the difference between the  $jy\bar{a}s$  of declinations as the difference of declinations, i.e., takes  $\cos \delta d\delta = d\delta$ ). The result is the difference of declinations, which is the valana in a circle whose radius is equal to the radius of the disc. Then take another proportion: if this be the valana in the circle of the disc, what is the valana in a circle of radius 3438?

$$\left(\frac{r}{R} \frac{R \cos l}{R} \times \frac{R \sin 24^{\circ}}{R} \times \frac{R}{r} = \frac{R \cos l \times R \sin 24^{\circ}}{R} = \bar{A}yana\right)$$

valana). Here the multiplier and the divisor are each equal

to R and also to the radius of the disc, which being cancelled. the  $jy\bar{a}$  of 24° is the multiplier and the radius, the divisor of the  $kotijy\bar{a}$ , which is evidently the  $jy\bar{a}$  of declination for the koti  $(90^{\circ}-l)$  of the longitude and is equal to  $\bar{A}yaya$ valana in a great circle. But this will only be when the planet is on the equator, for in such a case alone, the radial line joining the position of observer (on the earth's equator) to the centre of the disc at the zenith, becomes like the stick of an umbrella, and above it the disc is everywhere equally inclined (i.e. perp. to it) like an umbrella. Hence the great circle in which the  $jy\bar{a}$  of valana is constructed, coincides with the horizon; so that the Ayana valana becomes what has been obtained before. When the planet is at the end of the sign Aries, the zenith distance of the disc is north and equal to the declination of that point. Then the radial line becomes the hypotenuse, the perpendicular drawn from the centre of the disc to the axis of the armillary sphere is the koţijyā of the declination, which is the base while the  $iy\bar{a}$  of the declination becomes the perpendicular. This is like the case of an umbrella which when the stick is held like a hypotenuse to the vertical direction, becomes the

hypotenuse to the horizontal direction. Here also the  $jy\bar{a}$  of  $\bar{A}yana$  valana is the hypotenuse. Now the expression for the difference of declinations (really the difference of the  $jy\bar{a}s$  of declinations) above found is perpendicular to the radius of the diurnal circle and is in the form of the base of a right-angled triangle. In order to find the corresponding hypotenuse we use a proportion thus: if for a base equal to the  $kotijy\bar{a}$  of the declination, the hypotenuse is the radius, what is the hypotenuse for this base? In the expression as determined above, the  $jy\bar{a}$  of  $24^{\circ}$  is the multiplier and the divisor is the radius; now the new multiplier and the divisor are the radius and the  $kotijy\bar{a}$  of the declination

$$\left(\frac{\text{R cos } l \times \text{R sin } 24^{\circ}}{\text{R}} \times \frac{\text{R}}{\text{R cos } \delta} = \bar{A}yana \ valana \right)$$
; hence can-

celling the radius which occurs both as a multiplier and a divisor, we find that the  $kotijy\bar{a}$  is multiplied by the  $jy\bar{a}$  of 24° and divided by the  $kotijy\bar{a}$  of the declination as before, as the expression for the  $\bar{A}yana\ valana$ ."

4. Integration.—In ancient mathematics, integration that is met with is a mode of summation. The beginning of this type of integration is to be ascribed to that unknown mathe-

matician who first found the area of the circle to be 
$$=\frac{\odot ce \times r}{2}$$
.

The most important case of integration was the method by which the surface and the volume of the sphere were determined. In India the volume of a sphere was first correctly expressed by  $Sr\bar{\imath}dhara$  in his  $Tri\bar{\imath}atik\bar{a}$ , 56. The methods are met with in Bhāskara's Golādhyāya. The following is a free translation of Bhāskara's own commentary on this point. Here also the terms  $Jy\bar{a}$ ,  $jy\bar{a}rdha$  are to be taken as equivalent to the Indian 'Sine.'

"In order to make the point clear to the beginner the teacher should demonstrate it on the surface of a sphere. Make a model of the earth in clay or wood and suppose its circumference to contain as many units of length as there are minutes of arc in a whole circle, i.e., 21600 units. Mark a point on the surface, with that point as the centre with 1 of the circumference as the (arcual) radius describe a circle. Again with the same centre with twice that thread draw another circle; with three times that, another circle and continue in this operation till with 24 times that thread, the 24th circle is described. Of these circles the radii will be the  $jy\bar{a}rdhas$   $(jy\bar{a}s)$ , viz., 225, 449, etc. From these by proportion the lengths of the circles are obtained. Here the length of the last circle is 21600 units and its radius=3438. If the  $jy\bar{a}rdhas$   $(jy\bar{a}s)$  be multiplied by 21600 and divided by 3438 (or more correctly multiplied by 3927 and divided by 1250) we get the lengths of the circles. Between any two circles there is an annular figure and there are 24 such figures, more if more than 24 jyās are used. In each figure the larger, lower circle may be taken as the base and the upper smaller circle as the opposite side, while the perpendicular is 225. Hence by the rule "लखगुणं कुसुखयोगाईमिति" (i.e., the rule for finding the area of a trapezium) the area of each ring may be found. The sum of all these areas=the surface of half of a sphere; twice that equals the surface of the whole sphere. This is equal to the product of the diameter and the circumference."

Note.—Let the areas of the rings from any point on the sphere, be denoted by  $A_1$ ,  $A_2$ ,  $A_3$ , .... $A_{94}$ .

Then 
$$A_1 = \frac{225 \times \text{eircumference of the 1st circle}}{2}$$
,

$$=\frac{225\times3927\times2\mathbf{J}_{1}}{1250\times2}\text{ where }\mathbf{J}_{1}\text{ denotes the 1st }jy\bar{a}\text{ R sin }225',$$

$$= \frac{225 \times 62832}{10000} \times \frac{J_{\tau}}{2} .$$

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Indian "sines" as given by Bhāskara:—225, 449, 671, 890, 1105, 1315, 1520, 1719, 1910, 2093, 2267, 2431, 2585, 2728, 2859, 2977, 8084, 3177, 3256, 3321, 3372, 3409, 3431, and 3438,

Grahaganita, VIII, 3.6.

Similarly

$$A_2 = \frac{225 \times 62832}{10000} \times \frac{J_1 + J_2}{2}$$
,  $A_3 = \frac{225 \times 62832}{10000} \times \frac{J_2 + J_3}{2}$ .....

\*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\*

$$A_{24} = \frac{225 \times 62832}{10000} \times \frac{J_{23} + J_{24}}{2} .$$

: the surface of the hemisphere

$$= \frac{225 \times 62832}{10000} \left( \mathbf{J}_1 + \mathbf{J}_2 + \mathbf{J}_3 + \cdots + \mathbf{J}_{23} + \frac{1}{2} \times \mathbf{J}_{24} \right)$$

$$=\frac{225 \times 62832 \times 52513}{10000}$$

$$= \frac{21600}{96} \times 6.2832 \times 52513$$

$$=21600 \times 3437$$
.

: the surface of the whole sphere =  $21600 \times 3437 \times 2$ 

 $= \bigcirc^{ce} \times Diameter.$ 

The result is not in perfect agreement with theory because of the fact that only  $24 jy\bar{a}s$  are used.

Thus Bhāskara having proved that the surface of the sphere to be equal to  $= \bigcirc ce \times diameter$ , says—

"This is as I have said in my Arithmetic:-

'The area of a circle is equal to the product of the circumference by one-fourth of the diameter. That result multiplied by 4 gives the surface of the sphere which is like the net surrounding a hand ball; the same (surface of a sphere) multiplied by the diameter and divided by six becomes invariably the volume of the sphere.'"

(Symbolically

(1) Area of a circle = 
$$\frac{\bigcirc ce \times \text{diameter}}{4}$$
  
=  $\pi r^2$ 

(2) Surface of a sphere = area of a circle  $\times 4$ =  $4\pi r^2$ 

(3) Volume of a sphere = Surface of a sphere

$$\times \frac{\text{diameter}}{\frac{1}{6}}$$

$$= \frac{4\pi r^2 \times 2r}{6}$$

$$= \frac{4}{3} \pi r^3.$$

That is one-sixth of the surface of the sphere multiplied by the diameter is the volume of the sphere.

"Proof.—Suppose the sphere to be divided into as many pyramids as there are units of area in the surface, the height of each of which is equal to the radius. All the vertices of the pyramids will meet at the centre of the sphere. In this way the sum of the volumes of all these pyramids is the volume of the sphere, from which the rule for finding the volume readily follows."

The methods followed, as shown above, are allied to modern methods of integration. Although we miss here the highly ingenious method of Archimedes in summing up a trigonometrical series there can be no question that the Indian method is perfectly original.

## SAMKARA ON THE ABSOLUTE BEING

BY

#### SATINDRAKUMAR MUKHERJEE.

Existence and non-existence are, for us, primary categories of thought. Every one will readily admit that the yonder tree exists while rope-snake does not. We may say that the tree exists because its idea is not contradicted and rope-snake does not exist because its idea is contradicted by subsequent experience. What is meant by saying so is this: the experience of the former being the experience of an actual tree is not negated by subsequent experience, while in the case of the latter a subsequent experience negates the snake-element. A thing that exists, exists of its own right; but the thing that does not exist, yet has the semblance of existence, has, as it were, a borrowed right, and like the bird in borrowed feather it is bound to be found out. The continuity of idea of existence of the tree and the breach of the idea of existence of the rope-snake shows the difference between them.

The double character of the tree and rope-snake raises interesting questions. The tree is existing and yet non-permanent, can there be such a thing as existing and permanent? Rope-snake is non-existent and yet seems to possess some duration, can there be such a thing as non-existent and having no duration? This leads us to the problem of absolute existence and absolute non-existence. As regards the latter, there is no trouble, for instances like barren mother's son satisfy both the conditions. In the following pages we shall see how Samkara

<sup>1</sup> The instances generally given in the Vedānta to illustrate absolute non-existence (traikālika niṣedha) are hare's horn, sky-flower, barren mother's son and so on. We may

attempts to prove the Absolute Existence (sat). Accepting the Abādha Theory of Truth, as held by Samkara, we may say that if there is an Absolute Existence, then the idea of existence can never be contradicted, for if it is contradicted it becomes non-permanent like the tree.

Our problem in search of the 'Sat' (the Absolute Existence or Being) is, this: Is the apprehension of existence (sadbuddhi) found throughout our experience? If we can prove that it is so, then as the object of this ever-present sadbuddhi, the absolutely existent Being is proved. Samkara tries to prove the Absolute Being by showing the universality of sadbuddhi.

#### I. The Apprehension of Existence never negated.

The first thing that strikes us is that everything, every object of knowledge, is qualified with sadbuddhi, so that we say the ghata exists, the pata exists. If we analyse our idea of a thing we find two ideas indissolubly combined. "The ghata exists" means: the idea of earth of a certain form (ghatabuddhi) plus the idea of existence (sadbuddhi). The Vaisesikas define existence as "that on account of which we say a dravya exists, guna exists, karma exists." 2 The material world has been divided by the Vaisesikas into three mutually exclusive categories-dravya, guna, karma-and existence is at the root of all of them. Whether they have an independent or real existence as the Nyāya-vaiśesikas hold, or an unreal existence as the Vedantists and Madhyamikas think, nobody denies that they are apprehended as existing. The difference of opinion centres round the nature of the existence—real or unreal—they

note in this connection that instances like hare's horn, based on past experience, are rather defective, for we cannot be sure of their future non-existence. Freaks of nature are sometimes so strange! The best instances are those where two contradictory ideas are sought to be united, e.g., barren mother's son or round square.

<sup>1</sup> Gītā Bhāsya, 2. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vaišesika Sūtra, 1, 2, 7.

possess. Existence is found not only in real things of the world, but also in what we generally call unreal things, as illusion. When we say that illusions are unreal, and ghata and pata are real, we mean only this much that there are no things fully corresponding to illusions. But rope being a real thing of the external world, rope-snake is apprehended as existing, or, as a Vedāntist will say, 'thisness' (idam-amsa) shows its existential character. The snake element is unreal, but its length, etc., are properties of rope; and rope as existing lends existence to rope-snake. The existential character of rope-snake is due to that of rope. Our intention is not to deny the existence of the contents of dream and illusion, but only their corresponding externality, for the fact that they are discarded shows that they were once taken to be real. The contents of dream and illusion as mental facts do exist, and hence sadbuddhi is found therein too. Rope-snake and dreamking are apprehended as 'facts' during the short tenure of their life.

Cases like barren mother's son, where sadbuddhi fails, appears to create difficulty. But a 'thing' which does not exist even in thought—not to speak of external existence—cannot claim the attribute of existence in any way, and to expect sadbuddhi there is meaningless. If sadbuddhi is to be found in barren mother's son it should be at least as real as dream or illusion. But the difference between the former and the latter two, is that the latter two are apprehended as 'facts'—be that temporary or mistaken-but the former never. In the case of such 'things' as barren mother's son—if we can call them things—we try to combine the different contradictory ideas, and as usual, to refer them to reality, but fail to do so; or, as Bradley would say, the attempted reference to reality becomes unsuccessful. We expect them to exist, but find that they do not. Still if anybody regrets the absence of existence therein, for him there is no difference between an existing thing like the tree and an absolutely non-existent 'thing' like the barren mother's son.

The position may not be unwelcome to the Mādhyamikas, who actually hold such a view, but they are to be reminded of the difference between them. They cannot certainly 'see' or in any way have an idea of the barren mother's son as they see a tree, or even things of dreams and illusion. To ignore this distinction is to do a great injustice to human experience. Mādhyamikas, to be fair to them, do not obliterate this distinction so far as the practical life is concerned, though they do so in the transcendental world. Our purpose at present is to show that sadbuddhi is never found to be negated and we shall have occasion to refer to this topic towards the end. We have in such 'things,' as hare's horn, a case which deserves more attention than barren mother's son. Here it cannot be said that we fail to combine the different attributes and to refer them to reality as in the case of the barren mother's son. The Vedantists. we have noted in a previous foot-note, have made no distinction between these two cases and call both 'tuccha' (negligible) same sense. The Western logicians have taken in the note of this distinction and they are correct. They have distinguished between round square and golden mountain, and in fact there is a distinction; for round square and barren mother's son are impossible even as concepts, while the hare's horn and golden mountain are possible as concepts though not actual. The bearing of this distinction on our present discussion is that hare's horn or golden mountain, as ideas in our mind, arefound to be qualified with sadbuddhi, while the barren mother's son cannot claim any connection with sadbuddhi even in that sense. Barren mother's son or round square are not, therefore, instances which limit the universal application of sadbuddhi.

If we go further we shall find that though all other buddhis can be negated and are negated, yet sadbuddhi is not negated. When ghaṭabuddhi or paṭabuddhi are negated as a result of the destruction of ghaṭa or paṭa, it may be held that sadbuddhi also ceases with them. But this sadbuddhi becomes associated with their causal substance or the elements

into which ghata or pata are dissolved. Sadbuddhi in losing its former substratum ghata finds a new substratum in cūrņa (powder); but ghatabuddhi in losing its substratum does not find itself in the new substratum cūrņa. We are to note that though with the destruction of ghata, pata, etc., specific ideas like ghatabuddhi or patabuddhi must needs cease to exist there being no objects of those ideas, in the case of sadbuddhi, however, the case is different. Ghatabuddhi and patabuddhi are particularly associated with ghata and pata, but sadbuddhi is not associated with any particular individual; so when buddhis attached to particular individuals are negated with their destruction, sadbuddhi quietly passes from one individual to another. The common factor outside the bracket does not cease to exist when one or more digits within the bracket are cancelled.

A class concept presents an analogous universality, e.g., ghaṭabuddhi—it is not negated when one particular ghaṭa is destroyed, but it passes from one ghaṭa to another ghaṭa, for ghaṭabuddhi is not confined to this ghaṭa or to that, but is applicable to all ghaṭas. The contention, so far as it goes, is true, but there is a difference between the universality of the two. If we take ghaṭabuddhi in the sense of the idea of ghaṭa-class, still it being absent in paṭa-class, it is negated. But as regards sadbuddhi, it being common to all classes and particulars, it is not negated with the destruction of any particular or class.

We have pointed out the negation of buddhis attached to particular things or class only with reference to the destruction of respective individual things or class. They are negated in two more ways. Firstly, when the objects of particular buddhis disappear from our sight: as ghata does not exist on the floor, pata does not exist on the table; secondly when we transfer our attention from one object to another, i.e., when after seeing ghata I see pata, though both of them may be present before me. It may be said that in both cases we may see the ghata

over again, so that ghatabuddhi is not negated. But this is only ignoring the issue. For when after seeing the ghata, we see pata, and again ghata, ghatabuddhi is negated by patabuddhi, and patabuddhi in its turn is negated by ghatabuddhi. A-B-A: here B negates A, and again A negates B, but in neither cases is sadbuddhi negated. In the first case when ghata is removed ghatabuddhi disappears, but sadbuddhi attaches itself to the floor which attracts our attention. Similarly in the second case when we transfer attention from ghata to pata, sadbuddhi attaches itself to pata. Our mind continually changes its ideas due both to transference of attention or removal of objects, but the apprehension of existence maintains itself without interruption.

#### 2. The Positive Implication of Negation.

In this connection we may profitably enter into a discussion about the nature of Negative judgment. We must agree with Plato that knowledge is knowledge of something, that there must be an object of knowledge. Negation, as a form of judgment, must have some significance by which it can enrich our store of knowledge; if not, it is only a conglomeration of incoherent words. The Negative judgment, says Dr. Bosanquet. at first sight presents a paradox. As a judgment it contributes to our store of knowledge, but it has the form of ignorance.1 "Ghata does not exist" certainly gives us a piece of information, but the information seems to be based on ignorance. "Ghata is not here," does not necessarily inform that ghata is there, nor does it inform that ghata is broken into pieces or any such thing; but it simply says "ghata is not." The point may be best illustrated by such judgments as A is not B, this is not a dog. This means that 'this' may be anything except a dog,—cat, stone, star, mountain,

<sup>1</sup> Bosanquet, Logic.

water or any thing. It violates all conventions of language and except in a text book of Logic such judgments have no place. When enquired "what is this," if the reply be "it is not a dog,' the enquirer has still to ask 'what is it then?' The reply may again take the form 'it is not a horse,' or 'it is not water,' and so on. Taken in their literal meaning negative judgments have no significance by which we can enrich our stock of knowledge. The question 'what it is then' shows that we want to know something definite, for the indefinite only confuses. The meaning of every judgment is to be looked for in the attribute to which is attached the interest that guides us in selecting it. So, when one tells us that this is not a dog meaning thereby that it may be anything and everything except a dog, the judgment becomes useless. One may go on in this fashion and say this is not a dog, not a cat, not a horse, not a mountain, not water, not stone and so on, till at last he comes to the judgment "this is nothing but this" or, in plain language, "this is this." The Vedantic process of 'neti, neti,' used in understanding the nature of Brahman, is like this. Everything is negated till we say Brahman is nothing but Brahman, or Brahman is Brahman. Bare negation, thus, gives us no definite knowledge, but ends in a tautology. But there is something else to be considered. Every judgment

<sup>1</sup> This may be objected to on the ground that "This is not a dog" does not lead us to "This is this," nor does "Brahman is not this" lead us to "Brahman is Brahman"—they lead us to such judgments as "This is Rāma" or "Brahman is (pure) Atman." We should note that it is not as the result of the long chain of negative judgments that we come to such judgments as "This is Rāma." or Brahman is Atman, but with the help of an additional factor. Take, for example, "This is Rāma." 'This 'is known to us as being immediately present, and Rāma's description is also known to us, so that when we have, exhausted all things in the world we find out that 'this' is identical with Rāma, and we say "This is Rāma." Similarly, in the case of "Brahman is Atman," we know the nature of Brahman, and so of Atman, and when we have exhausted everything else we find that Brahman is Atman. But since the description of Rāma and the nature of Atman are unknown in mere negation we cannot say, "This is Rāma" or "Brahman is Ātman." The mere negative "This is not that" or "Brahman is not this" gives us no clue as to what they are, so that when everything else is exhausted we return wherefrom we started, and we are obliged to say "This is this" or "Brahman is Brahman."

without exception, as Bosanquet points out, challenges: how do you know it to be so? "The ghata is here"-how do you know it? Because I perceive it. "The ghata is not here"how do you know? Because I do not perceive it. The perception of ghata is a positive content of knowledge, but is perception of the non-existence of ghata a positive content in the same sense? or, as a matter of fact, is non-existence as such perceivable? There have been philosophers in India who think that the perception of non-existence is a fact. Anupalabdhi has been accepted as the sixth pramāņa in the Bhātṭa School of Mīmāmsā and the Vedānta, while the Nyāya thinks that ordinary sense perception is capable of giving us knowledge of abhava. But it is not the perception of non-existence merely but the existence of something else—ghata is not here, because pata is here. The existence of pata and the consequent non-existence of ghata jointly become our object of knowledge; but, our interest being confined to the non-existence of ghata, we select it, and shut out the knowledge of the existence of pata. Let us take, e.g., he is not black—why? because he is white. Here we know the existence of whiteness combined with the non-existence of blackness, but we shut our eyes to whiteness. If we mark we shall see that the reason of the non-existence of ghata and of blackness lies in the existence of pata and that of whiteness, but not vice versa. We can say that ghata does not exist because pata exists, but not that pata exists because ghata does not exist. This is significant. This shows that the merely negative is not to be the ground of any positive knowledge, but the positive can be the ground of the negetive, so that the mere negative apart from its positive ground (pratiyogī) is meaningless for us.1 The anyonyābhāva of the Nyāya is, perhaps, the only kind of genuine

I There may be cases when the pata, or any other thing which bars the presence of ghata, may not be there and yet we may know the non-existence of ghata (e.g., The ghata is not on the floor), and this case may be said to prove that there can be knowledge of non-existence without involving the knowledge of any positive existence. It is to be noted that here the positive element is not pata, etc., but the floor serves the purpose. The floor is

significant negation.¹ There is abhāva of cow in a dog, and similarly there is abhāva of dog in cow—this is not a dog because it is a cow, and similarly, this is not a cow because it is a dog.

Applying this to our present discussion, any negation involves position and, therefore, whenever the idea of any class or particular is negated, either by the destruction of the thing or class or by their absence or by the transference of attention, there is always a positive basis for such negation. This is the reason why sadbuddhi is never negated even when the idea of the objects with which it is connected are negated. The Mādhyamikas think that from the transcendental standpoint there is only void (sūnyavāda). This may be questioned on this principle. Samkara would quite agree with them that all particulars of name and form are unreal, but he noticed that any negation must have a positive basis, and so opposed sūnyavāda. Everything empirical may be negated, but as the implication of their negation there must be something existent.

Sadbuddhi, thus, being found to be the only buddhi which is not negated we can say that there is an existence which is constant; and all other buddhis being negated in the threefold ways noted above, all other things are but false appearances. Though everything of the empirical world is found to be connected with existence, yet they are not existent; their existence is only pseudo-existence. But from another standpoint, the only truth about them is that they exist. This may sound to be a paradox, but this contains truth. If by the

not ghata, and so our knowledge of the non-existence of ghata has for its positive ground the existence of any particular spot of the floor.

Kumārila thinks that "we perceive the vacant space, remember the jar that is absent, and then we have the knowledge of the absence of the jar" (Radhakrishnan, Indian Philosophy, Vol. II, p. 394). We need not enter into a discussion as to whether empty space is perceivable, but for our purpose this admission is sufficient. We require a positive knowledge of the existence of space in order that we may know the non-existence of jar.

<sup>1</sup> The other abhāvas are all reducible to this form. Take, for example, prāgabhāva. There is not prāgabhāva of oil in milk, for there is prāgabhāva of curd there.

existence of the multiplicity of the world we mean that their existence is independent of the 'sat' they have no such existence. But if we take their existence as dependent on the 'sat' they have existence, and this is the only truth about them; they are true in their existential character, but false so far as the form is concerned. When we say that the ideas of things negate each other we mean the ideas of the forms of things (e.g., ghatabuddhi) and when we say that the idea of existence is never negated we mean the idea of existence (sadbuddhi) of those very things; and so what is negated is the form but not the existence of things. What we generally mean by saying that a thing exists is that its form has an independent existence, and we fail to see that form exists only while associated with the 'sat.' The existential character of things is, therefore, true, but their forms are This is not different from saying that things, as generally understood, do not exist. But it is necessary to point out that unless this distinction is carefully noted we shall be liable to committing the mistake of denying the 'sat, associated with forms, which is farthest from Samkara's mind. There is only one Being; all name and form are illusory. Even as illusion they are connected with the 'sat' or Being, and, therefore, the relation between Form and Being has been conceived to be one between illusion and its substratum.1

### 3. The Anomalous nature of Abhāva—Prapañcavilaya.

What we have seen above is this: Negation always has a positive implication. This, however, does not justify the whole-sale rejection of negation as Bergson has done. Bergson is right in pointing out that in our practical life of action and utility "if the present reality is not the one we are seeking, we speak of the absence of this sought-for reality whenever we

<sup>1</sup> Gītā Bhāsva, 2-16.

find the presence of another," but when he wants to reject negation on this ground he seems to proceed unwarrantably. "Negation," says Bergson, "differs from affirmation so called in that it is an affirmation of the second degree: it affirms something of an affirmation which itself affirms something of an object." 2 He, thus, assigns to negation the place of a secondgrade affirmation. He thinks that a being unendowed with memory or pre-vision would not use the word void or nought; he would express only what is and what is perceived. Now, what is and what is perceived is the presence of one thing or of another, never the absence of anything. There is absence only for a being capable of expecting and remembering. One is in search of ghata and expects to find it on the floor, but when he looks for it on the floor, he finds the empty floor, and, thus disappointed, he thinks that ghata is non-existent. We have no objection to this analysis, but the further point raised by Bergson requires consideration. Indeed, in saying that ghata is non-existent we have a positive knowledge of the empty floor, and also a remembrance of ghata which we expected to find. But all these taken together cannot create the idea of the non-existence of ghata on the floor. Given that we remember ghața, given that we expect ghața out of utilitarian motive, given also that we see the empty floor -the point is whether they explain the idea of the non-existence of ghata there. The disappointment on which Bergson puts so much emphasis is itself negative. When a man is disappointed in finding the floor empty, instead of floor with ghata, he already has the knowledge of the non-existence of ghata. Knowledge of the non-existence of the sought-for ghata creates a discomfort which we call disappointment. We have quoted above the opinion of Kumārila Bhatta who agrees with Bergson that we remember the desired object but find another; but he

<sup>1</sup> Creative Evolution, p. 288. Eng. trans.

<sup>2</sup> Ibid, p. 304.

does not go to the length of saying that these two combined give us the idea of non-existence. He is right in holding that abhāva is a fundamental element in our knowledge and cannot be derived, and so formulated a different source of knowledge, viz., Anupalabdhi.

The trouble with negation is this: it can neither be said to exist nor can it be said not to exist. If we say negation exists, we are to accept negation as a positive fact of knowledge, and it is no longer the opposite of the positive; if, again, we try to negate negation itself it is absurd, for there is no sense in denying that which does not exist. Nevertheless, in our practical life we both posit non-existence and so also negate it. Suppose we are in search of a pin and not finding it easily we say the pin does not exist; and when after further search the pin is found, we say "It is not a fact that the pin does not exist." analyse the two propositions interesting results will be obtained. The first proposition "the pin does not exist" has this positive implication that (though we want the pin) we find the empty floor, but we have also an idea which is not positive. Here the floor is a positive thing, yet it is not merely this that we see, the nonexistence of the pin is also in our mind. Taking the second proposition, when we negate the non-existence of the pin, we do so on the ground of the positive perception of the pin and at the same time we know the non-existence of a particular part of the floor covered by the pin. In the two cases there is (a) knowledge of positive facts: empty floor in the first and the pin in the second 1; (b) the non-existence of the pin and the nonexistence of the particular part of the floor as objects of knowledge are positive 2; and (c) yet in (b) the non-existence of both has a meaning which we are sure is not positive.3 Bergson has taken note of both (a) and (b), but has not, it seems, understood the importance of (c) which he wants to explain as due to a

Introduction to Taittirīya Bhāṣya.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bṛhadāraṇyaka Bhāṣya, 1.2.

<sup>3</sup> Sarva-Darśana-Sāra-Samgraha, Śloka 86.

"tinge of feeling" (viz., disappointment) upon the intellect which perceives only the positive aspects of negation. This is precisely where one can differ, for disappointment is the effect and not the cause of our knowledge of non-existence. There is in negation, a very strong positive implication (a), and a positive nature (b), and yet it has some significance (c), which cannot be reduced to positive elements.

We have discussed the importance of the positive implication of negation in proving the universality sadbuddhi, and consequently of the Being, and also its importance as an argument against śūnyavāda. We now turn our attention towards the importance of the positive nature and the negative significance of negation. Non-existence as an object of thought is positive, i.e., has some existence, we are thus tempted to call it positive as Bergson has done; yet how can non-existence possess existence baffles our intellect. We cannot say non-existence is non-existent, for it is an object of thought; yet we cannot say non-existence is existent, for we do not know how it is possible. Non-existence, thus, appears to be existent and non-existent. Non-existence exists and does not exist at the same time, and is, therefore, illusory like the rope-snake though not false per se. This is different from Bergson's attempt to deny non-existence altogether even as a fundamental element of our empirical experience by making it the effect of disappointment. Here, however, non-existence is, from the standpoint of empirical thought, fundamental, for it cannot be derived. By calling it illusory what is meant is that it is a fact in the empirical world, though it has no transcendental reality.

In the Vedānta, Negation has been held responsible for the multiplicity (nānātva) of the world. If we have no idea of negation multiplicity will have no chance of attracting our attention, we shall see only the unity among different things, but not the diversity. Ghaṭa, paṭa, maṭha, etc., will no longer appear as such, but we shall know only the existence of the diverse things. The only thing that is common to all individuals of the world is

existence, and there is nothing else which may be said to be so. When we differentiate between things we differentiate them with reference to their forms but not with reference to their existence. The forms are at the root of differentiation; but the deeper root lies in our idea of negation. Things may be different but we shall not know them so if we have no idea of negation. If, therefore, anybody can get rid of the idea of negation for him the multiplicity of the world ceases to exist, though for others it may have a vyavahārika reality. This is the prapañcavilaya of Samkara when for the sage there will be no nāmarūpa but only one Being, though to others nāmarūpa will appear as real.<sup>1</sup>

#### 4. Being not an Abstraction.

It may appear that sat or Being is an abstraction. and "existences" attached to different things of the world have been extracted into a concept which has been raised to the status of the only reality. Such an opinion, shared by many,2 cannot be argued against Samkara's position. We are to note in the first place that there are not so many separate existences or Beings as it is supposed here. Sadbuddhi being found to be uniformly present, and there being no breach, the sat or Being cannot be many. This is the position which Samkara has taken up. We differ entiate between things because they have got different forms but, as the Vaisesikas point out, "the sat is one because it is found in dravya, guna and karma in the same form and there is no way of differentiating." Existence is known to us in the form of 'sat' and this is common to all the three, says Samkara Miśra.4 Samkara in his Hastāmalaka Bhāṣya has compared this Being with a thread that passes through emeralds and holds

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sūtra Bhāsya, 3.2.21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E.g. Prabhākara. History of Indian Philosophy, Das Gupta, Vol. I, p. 381.

<sup>3</sup> Sūtra, 1.2.17.
4 Com. to Sūtra 1.2.17.

them together. If existences were many they would have appeared as many, and they would have difference of form to indicate that they are many. But we do not, and cannot, differentiate among the so-called existences of e.g., ghata, pata, or matha, though we differentiate them with reference to their forms. conscious life our knowledge changes objects after objectswhich is the same to say, forms after forms—but the idea of existence is never changed.1 It persists throughout, and therefore, it is one. Two things may be so similar as to be undistinguishable, but still we distinguish between them. Our idea of unity and plurality is based on the principle of identity. Two things may be "exactly similar" but they are not identical. They may be so similar that their dissimilarity cannot be clearly pointed out, though felt, perhaps, due to their difference of position in space and time. But a unit is a unit whether it is here or there, now or then, or, to borrow a phrase from Bergson, used in a different context, time and space "do not bite into it." Existence is the same here or there, now or then, in connection with this form or that. Being is identical with itself, and time and space do not bite into it.

The problem of the status of universal rise from the divorce that is made between individuals and common characters. Plato's "idea of cow," Realist's 'concept of cow,' or the 'gotva' of the Vaisesikas all have an existence separate from cows. It is quite natural that protest should be made against such a view by Nominalists and Conceptualists. To say that there exists 'the idea of cow' or 'gotva' separately from the individuals, is to say that there are different sorts of existences, viz., the existence of particular and existence of the class. Here the conceptualists may rightly say that such a class notion is abstracted from the individuals and then given an existence which it does not possess. The Nominalists err in this that they do not see the difficulty as to why we should

<sup>1</sup> Gītā Bhāsva, 2, 16.

give them a common name 'cow,' and differentiate them from members of the other classes, e.g., horses or men, unless all cows agree in some respects. There is, however, another way of conceiving class. We may say that the class really exists but not apart from the individuals. There are certain points in which all members of a class agree, but these points are not separate from the individuals, so that 'gotva' (i.e., the points in which all cows agree) is really existing, though it has not a separate existence. The conceptualists do not deny the common factors, but only the separate existence of common factors, and so they should have no objection to this. If once we separate gotva from the cows, it is to be enquired where such a thing exists. Aristotle's criticism of Plato's Doctrine of Idea shows the weakness of such a view. According to the Vaisesikas the individuals exist, the class exists apart from the individuals, and there is an universal existence apart from both individuals and classes. There are, thus, three kinds of existences—of the individual, of the class, and one universal existence. One may reasonably call these three kinds of existence abstract and refuse to credit them with reality. Though the Vaisesikas hold one universal existence in common with the Vedantins, yet, by their insistence on the separate existence of the individual and of the class, they virtually hold three kinds of existences. The Vaisesikas and also other realists create a division between the common features and the individuals, and so when they say that the cowness, which is the common features of all cows, has an existence apart from the individuals, existence seems to float in the air and so do the common features. Similarly, the universal existence apart from the individuals is an abstraction. But when Samkara calls existence (sat) the universal (sāmānya) he is careful not to commit this mistake. For him the universal have no existence separate from the individuals, nor the individuals existence separate from the universal. Cowness and the individual cows are distinguishable but not separable. When

Samkara calls 'existence' the universal, he has no intention of creating a separation between the individuals and existence. From logical point of view existence being the only common feature of all things in the world, it has been called a sāmānya, or, as Madhusūdana Sarasvatī remarks, it is parasāmānya, the sui generis. In the sphere of Logic and practical life, the forms and existence are inseparably blended, but from the higher point of view of metaphysics, since the ideas of forms negate each other, and since the idea of existence is never negated, the forms are illusory and existence (sat) real. Of the two terms of the relation—Being and form—the latter being found false, and the former true, the former (Being) is left to itself.

If we enter further into the nature of the Being we shall find that this is not something external to us as we have treated it so long but is one with our very being We divide Being into two kinds, viz., jada (non-intelligent) and cetana (intelligent). We have so long treated Being as manifested in its former aspect, but this division of Being into two irreconcilable categories seems to be artificial. We have noted above that there is no difference between the Being as attached to different things, and we shall have to ask what difference there is between Being as attached to jada and to cetana. Are they two kinds of Beings? Apart from these two forms with which the two kinds of Beings are associated, there is no distinction between them. The Cartesian division of matter and mind is right as far as it goes, but inspite of their extreme difference there is at least one point where they agree, viz. that they exist. This extremely sharp distinction between matter and mind has such an abiding influence in European Philosophy that this point of agreement has ever been overlooked. The distinction between mind and matter brought in the time-honoured controversy regarding their relation. Materialists tried to solve the

<sup>1</sup> Brhadāranyaka Bhāşya 2.1.

difficulty by reducing everything to matter, and the idealists in their turn by reducing everything to mind. Materialists explained mind as a bye-product of matter, others explained matter as 'sleeping mind,' or a 'monad' of the lower order. Spinoza and Hegel tried to effect a compromise by conceiving a Substance or an Absolute of which mind and matter are aspects. All of them realised the difficulty of admitting two kinds of existences entirely independent of each other, but they could not understand the importance of the common character. Could they do so, they could avoid much trouble and controversy. Whatever be the difference between jada and cetana, they have this common character that they exist.

The problem now stands thus: Supposing they agree in their existential character, how are we to determine the nature of this existence? Is it jada (non-intelligent), or cetana (intelligent)? Let us turn to our inner experience and examine the existence of which we have the most intimate knowledge. This is undoubtedly the existence of our own self as knower. We may perfectly agree with Descartes that everything, including our body and senses, may be a false show and that the existence of ourselves as knower is a strong rock to stand upon. This knower, however, has a conscious existence and we are sure of it; but as regards material objects we are not sure. It may be that matter is really unconscious, or it may also be that matter is conscious. Our perception of matter, coming through senses, is indirect, but that of our own selves as knower is direct. So when we have in ourselves an instance of conscious existence, and when existence in the knower and in the jada is the same, it is going out of our premises to say that there can be unconscious existence as well. We know this much: cetana exists, jada exists, and that in their existential character there is no difference. The problem is to find out the nature of this existence. Our immediate experience of ourselves as knower points out that existence is conscious yet we seem to have an idea that the existence of external thing

is unconscious; and we are to choose between them. We have here to differentiate between the existential and the formal character of material things, and we are concerned with their existence. Our reason for saying that ghata is jada is that ghata manifests no consciousness. We have, however, no direct knowledge of its consciousness or unconsciousness. We say man is conscious because he manifests consciousness though of the consciousness of a man other than myself I have no direct knowledge. But it may be that what we call material things possess consciousness as well, though it does not attract our notice. When a man is in a state of torpor one (e.g. the Naiyāika) may say that the man is unconscious, though it may very well be that the man is conscious, his nerves being so paralysed that no manifestation of consciousness is possible. In short, there is doubt about unconscious existence, but there is no doubt about conscious existence of the knower. Our choice should, therefore, be in favour of the conscious existence of which we are directly aware and certain. The Vedantic Being is one with our self, and is, therefore, not an abstraction. Here we enter into the problem of the identification of Atman and Brahman.

# THE NOBILITY OF BENGAL IN OLD BENGALI LITERATURE.

By

TAMONASH CHANDRA DAS GUPTA, M.A.

Ramtanu Lahiri Research Assistant, Calcutta University.

In this article I have confined myself to finding out the various references, in old Bengali literature to the Hindu and Moslem Rajas and Chiefs of the period between the 14th and the 18th centuries.

### Vidyapati—(14th—15th century):

- (1) Says the Poet Vidyāpati—It is known to Nasira Shah, who is pierced with the arrows of Cupid. Let the Lord of the five Gaudas live for ever.<sup>1</sup>
  - —Vidyāpati, N. Gupta's Ed., p. 28.
- (2) How long may the theft, which is already found out, be kept a secret? Sultan Gyasuddin knows of it. Let him live long.<sup>2</sup>
  - -Vidyāpati, N. Gupta's Ed., p. 163.
  - নসীর সাহ ভানে,
     মুঝে হানল নয়ন বানে,
     চিরজ্ঞী ব রহু পচগোড়েশ্বর কবি বিভাগতি ভানে।
     —বিভাগতি (নগেন গুপ্ত), ২৮ পুঃ।
  - <sup>2</sup> বেকতেও চোরি গুপুত কর কতিখন বিভাপতি কবি ভান। মহলম জুগপতি চিরেজিব জীবথু গ্যাসদেব স্থরতান॥

—বিছাপতি ( নগেন গুপ্ত ), ১৬৩ পৃ:।

- (3) Let Malik Baharuddin understand it.¹
   —Vidyāpati, N. Gupta's Ed., p. 268.
- (4) Says the new 'Kavi-Sekhar' (*lit*. Chief of Poets) Vidyāpati—Where can there be another rival where *Hussain Shah* himself stands as the lover of amorous girls like a bee among the 'Mālatī' flowers.<sup>2</sup>
  - -Vidyāpati, N. Gupta's Ed., p. 297.
- (5) Vidyāpati is describing this before Kamsanārāyan\* and Saramā Devī.<sup>3</sup>
  - -Vidyāpati, N. Gupta's Ed., p. 321.
- (6) Let the Lord Alam Shah forget himself in his attention to his lover like a bee on a lotus.<sup>4</sup>
  - -Vidyāpati, N. Gupta's Ed., p. 529.
  - <sup>1</sup> মলিক বহার দিন বুঝ ঐ ভাব। —বিজ্ঞাপতি ( নগেন গুপু ), ২৬৮ পৃঃ।
  - <sup>2</sup> ভনই বিভাপতি নবকবিশেখর পু্ত্বী দোসর কহা।

সাহ হুসেন ভূঙ্গ সম নাগর

মালতি সৈনিক জঁহা।

—বিভাপতি ( নগেন গুপ্ত ), ২৯৭ পৃঃ।

<sup>3</sup> বিভাপতি ভন কংস নারায়ণ

সোরমা দেবী সমাজ।

—বিছাপতি ( নগেন গুপ্ত ), ৩২১ পৃঃ।

আলম সাহু ভাবিনি ভদ্ধি রহু
 কমলিনি ভমর ভুললা ॥
 —বিছাপতি ( নগেন গুপ্ত ), ৫২৯ পুঃ।

<sup>\*</sup> Kamsanarayan of Tahirpur (Dinajpur Dist.)?

 $R\bar{a}m\bar{i}$  (the washer-woman and sweetheart of Chandīdās):

(Concerning the death of Chandidas; 14th or 16th century?)

- (7) Raja (of Gauda?)\* ordered his minister to bring an elephant immediately and tie the enemy (Chandīdās) on its back. Then he further gave orders to lash him to death when in that situation. Being a helpless woman what else could I do than cry aloud calling your name? I was then standing by a 'Madhabi' creeper and holding a branch of it in my hands. The elephant moved on very swiftly and thus I missed seeing you any more. The sad incident was like falling of a thunderbolt on my head. Witnessing the scene the Rance exclaimed, "O my love, do not leave us in this manner." Saying this, she breathed her last. Thus both of them died at the same time.1
  - -Rāmī, (Hist. of Bengali Lang. & Lit.-Bengali).

Sanjaya (probably flourished in the 14th century):

1

(8) The metre of Sanjaya's Mahabharata is like sweet nectar and deals with sacred topics. Its last canto contains the

> রাজা কহে মন্ত্রিরে ভাকিয়া। তরার্ন্নিত হস্কি আনি পিষ্ঠে পেলি বান্ধ টানি পিষ্ঠ খুদে বৈরী ছাড় গিয়া। আমি অনাথিনী নারী । মাধবির ডাল ধরি উর্চ্চম্বরে ডাকি প্রাণনাথ। হস্তি চলে অতি জোরে ভালস্তে না দেখি তোরে মাথাএ পডিল বজাঘাত॥ রাণি কহে ছাডিয়া না জায়। কহিতে কহিতে প্রাণ আর দেহ সমাধান তুহুঁ প্রাণ একত্রে মিলায়। —রামী ( বঙ্গভাষা ও সাহিত্য )।

The reference is to a ruler of Gauda (?) and the poet Chandidas.

biography of Lord Kriṣṇa.¹ Jagadānanda always worships the god Hari and the poet Sasthībar describes the incidents of Hari's life to all.

- —the Mahabharata by Sanjaya, Bengal Govt. MS., fol. 789. Bhabānīdās (written in the 14th century?):
- (9) Says Bhabanidas (who expresses his devotion to the feet of Ramchandra) by command of Raja Jaychandra.<sup>2</sup>

—Lakshman-Digbijay (Rajanikanta Banerjee's Ed.), p. 122. Krittivāsa (15th-16th century):

- (10) The Lord of Gauda rules all the five lands of the same name. In worshipping the Lord of Gauda one worships nothing but virtue.<sup>8</sup>
- —The Ramayana by Krittivasa, Poet's Autobiography.

  Mālādhar Basu (work completed in 1480 A.D.):
- (11) I have no qualities and have no village in possession. My title Gunarāj Khān (*lit*. Possessor of all virtues) has been bestowed on me by the Lord of Gauda.<sup>4</sup>
  - -Preface of the Bhāgavata (Trans.) by Mālādhar Basu.
  - অমৃতলহরী ছন্দ, পুণ্য ভারতের বন্ধ, কৃষ্ণর চরিত্র শেষ পর্নেব।
     শ্রীষুত জগদানন্দে, অহর্নিশ হরিবন্দে, কবি ষষ্ঠিবর কহে সর্নেব।
     —সঞ্জয়ের মহাভারত, বে. গ. পুথি, ৭৮৯ পত্র।
  - <sup>2</sup> কহেন ভবানীদাস. শ্রীরামের পদে আশ,

জয়চন্দ্র রাজার বচনে।

- —লক্ষণ দিখিজয়, রজনীকান্ত বন্দ্যোপাধ্যায়ের সংস্করণ ( ২৮৫, অপার চিৎপুর রোড ), ১২২ পৃঃ।
- পঞ্চোড় চাপিয়া গোড়েশ্বর রাজা। গোড়েশ্বর পূজা কৈলে গুণের হয় পূজা॥
  - ---কুত্তিবাসের রামায়ণে কবির আত্মবিবরণ।
- <sup>4</sup> নিগুণি অধম মুঞি, নাহি কোন গ্রাম। গোড়েশ্বর দিল নাম গুণরাজ্ঞখান॥
  - —ভূমিকা, মালাধর বস্থর ভাগবতের অনুবাদ।

Bejoy Gupta (composed in 1494 A.D.?);

- (12) The Sultan Hussain Shah is the best of all princes.1
- —Manasāmangal by Bejoy Gupta, p. 4. (Pearymohan Das Gupta's Ed.).

#### Kavīndra Parameswara:

Composed the Mahabharata during Hussain Shah's reign (1494-1525 A.D.).

- (13) The Sultan Hussain Shah is a great personage. He has great reputation in the Five Gaudas. He is well-up in arms and his good qualities are beyond description. He seems to be the Lord Krisna of 'Kali Yuga.' The Sultan is the Lord of Gauda. The name of his general is Laskar Parāgal Khān. This Laskar is a very high-minded person. He received presents of golden cloth, swift-running horses and land from his sovereign as marks of favour. Thus he came to settle in Chittagong in good spirits. The much-respected Khān rules there being surrounded by a big family. He cheerfully listens to the recitation of the Mahabharata every day.<sup>2</sup>
  - -Kavīndra's Mahabharata, MS. of Bengal Govt., f. 88.
  - (14) His Majesty Hussain Shah is the Lord of the Five
    - স্থলতান হোসেন সাহা নৃপতি-তিলক। —বিজয় গুপ্ত ( প্যারীমোহন দাসগুপ্ত সম্পাদিত ), ৪ পৃঃ।
    - <sup>2</sup> নৃপতি হুদেন সাহ হএ মহামতি।
      পঞ্চম গোড়েতে যার পরম স্থ্যাতি॥
      অন্ত্র শস্ত্রে স্থপণ্ডিত মহিমা অপার।
      কলিকালে হৈব যেন কৃষ্ণ অবতার॥
      নৃপতি হুদেন সাহ গোড়ের ঈশ্বর।
      তান হক সেনাপতি হওন্ত লক্ষর॥
      লক্ষর পরাগল খান মহামতি।
      স্থবর্ণ বসন পাইল অশ্ব বায়ুগতি॥

Gaudas. He subjugated the kingdoms of Tipperah and Dwarika (?).1

- -Parāgal Khan's Mahabharata (Kavīndra).
- (15) The great family of the Rudras is like an ocean. The Laskar Parāgal Khān was born in this family like the moon out of the sea. Kavīndra Parameswara composed this excellent Mahabharata in 'Payar' metre.<sup>2</sup>
  - -Kavindra's Mahabharata.
- (16) Long live His Excellency Parāgal Khan who is (like?) a Kshatriya general.<sup>3</sup>

-Kavīndra Parameśwara.

Dwija Bipradās (from Abdul Karim's collections):

Date of composition—last part of the 15th century.

(17) In the month of Baisakh and in the night of the tenth quarter of the full moon, the goddess Padmā appeared before me and sat near my pillow, when I was lying in my bed,

লক্ষরি বিষয় পাই আইবন্ত চলিয়া।
চাটিগ্রামে চলি গেল হরষিত হৈয়া॥
পুত্র পৌত্রে রাজ্য করে খান মহামতি।
পুরাণ শুনন্ত নিতি হরষিত মতি॥

—কবীন্দ্রের মহাভারত, বেঙ্গল গভর্ণমেণ্টের পু<sup>\*</sup>থি, ১ম পত্র।

্রীশ্রী হোছন সাহা পঞ্চগোড় নাথ। ত্রিপুর দ্বারিকা সমর্পিলা যাহাত॥

—পরাগলী মহাভারত ( কবীন্দ্র )।

<sup>2</sup> রুদ্রবংশ রত্নাকর,

তাতে জন্ম স্থধাকর

লক্ষর পরাগল খান।

পয়ার প্রবন্ধ স্বরে,

ক্বীন্দ্র পরমেশ্বরে,

বিরচিত ভারত বাখান॥

—পরাগলী মহাভারত ( কবীন্দ্র )।

<sup>৪</sup> খান শ্রীপরাগল

সজীবতি ক্ষত্রিয় সেনাপতিঃ।

—ক্বীন্দ্রের মহাভারত।

and advised me to compose one 'pānchāli' in her honour. It was her command which was the only source of my inspiration inspite of my shortcomings to be equal to the occasion. I composed this in 1517 Saka(?) (or 1417 Saka?) or 495 A.D. when the lucky Sultan Hussain Shah (date of reign 1494-1525 A.D.) occupied the throne of Gauda.

Srīkaran Nandī (composed in the latter part of the 15th or the early part of the 16th century):

(18) There is a principal place on earth where there is neither drought nor excessive rain. Nasarat Shah's father Hussain Shah is the great ruler of the place who rules his kingdom with proverbial justice like Ramchandra of Ajodhya. Hussain always follows the well-known principles of politics as enjoined by the Sāstras. His general named Laskar Chhuti Khān once attacked the kingdom of Tipperah. Chhuti Khān's father built a beautiful city with a residence of his own, on the Hill of Chandranāth, just to the north of Chittagong. People flocked into his newly established capital and became his subjects. The river 'Phani' (lit. a snake) encircles it completely. To the east of it there is the long range of high hills.<sup>2</sup>

শুক্ল দশমী তিথি বৈশাথ মাসে।
শিয়রে বসিয়া পদ্মা কৈলা উপদেশে॥
পাঁচালী রচিতে পদ্মা করিলা আদেশ।
সেই সে ভরসা আর না জানি বিশেষ॥
সিন্ধু ইন্দু বেদ মহী শক পরিমাণ।
নৃপতি হুসেন সাহা গোড়ের স্থলক্ষণ॥

— বিজ বিপ্রদাসের মনসামঙ্গল।

মুন্সী আব্দুল করিমের বাঙ্গালার প্রাচীন পুথির বিবরণ হইতে ২২ পৃঃ।

পৃথিবীর মোক্ষ পবিত্র একস্থান। অতিবৃষ্টি অনাবৃষ্টি নাহি কোন কাল॥

Chhuti Khan is the son of Laskar Paragal Khan and very valiant in war. His broad chest, long arms reaching down to the knee and attractive gait, like elephant when walking. are remarkable. He is master of all arts and receptacle of all the virtues. He is God's especial creation. His charity may be compared to that of the celebrated Karna. In bravery and gravity befitting a man of his position, he is incomparable. On hearing of his rare qualities the Sultan once summoned him to his presence to reward him. The Sultan loaded him with honours and rich presents which included very good horses and military Jaigirs. He administers the latter in accordance with the four political principles of the Hindu Sastras. The ruler of Tipperah dreads him so much that he has retired to the inaccessible hilly parts of his kingdom. The Rajah of Tipperah honours him with costly presents, such as the elephants and horses. Although

> নসরত সাহ তাত অতি মহারাজা। রাম বহুনিষ্ঠ পালে সব প্রজা॥ নৃপতি হুসেন সাহ ষেত্ৰ ক্ষিতিপতি। সামদান দণ্ডভেদে পালএ বস্তমতি॥ তান এক সেনাপতি লক্ষর ছটিখান। ত্রিপুরার উপরে করিল সন্নিধান ॥ চার্টিগ্রাম নগরের নিকট উত্তরে। চন্দ্রশেখর পর্বত কন্দরে ॥ চারুলোল গিরি তার পৈতৃক বসতি। বিধিত্র নিশ্মিল তাক কি কহিব অতি॥ চারিবর্ণ বসে লোক সেনা সন্নিহিত। নানাগুণে প্রজা সব বসএ তথাত। ফণী নামে নদী এ বেষ্টিত চারিধার। পূর্বব দিগে মহাগিরি পার নাহি তার॥ লক্ষর পরাগল খানের তন্য। সমরে নির্ভয় ছুটিখান মহাশয়।

the Laskar now remains peacefully in his capital which is built in the midst of a deep jungle, yet the Rajah of Tipperah remains in apprehension of him. The Laskar now passes his days very happily and constantly receives the royal favour which is being multiplied every day. It will thus go on increasing to be enjoyed by his descendants.

The Laskar is a great patron of learned men who adorn his Court. Once, while he was in his court surrounded by his friends and scholars, he desired to hear the sacred Mahabharata as related by the sage Jaimini. Listening to the

> আজাতুলম্বিত বাহু কমললোচন। বিশাল হৃদয়ে মত্ত গঞ্জেন্দ্রগমন॥ চতুঃষষ্ঠি কলা বসতি গুণের নিধি। পৃথিবী বিখ্যাত সে যে নিশ্মাইল বিধি॥ দাতা বলি কর্ণসম অপার মহিমা। শোর্যো বার্যো গান্তীর্যো নাহিক যে সীমা। তাহার যত গুণ শুনিয়া নৃপতি। সম্বাদিয়া আনিলেক কুতৃহল মতি॥ নৃপতি অগ্রেত তার বহুল সম্মান। ঘোটক প্রসাদ পাইল ছটিখান।। লক্ষর বিষয় পাইয়া মহামতি। সামদান-দণ্ডভেদে পালে বস্থমতী॥ ত্রিপুরনৃপতি যার ডরে এড়ে দেশ। পর্বত-গহবরে গিয়া করিল প্রবেশ ॥ গজ বাজী করী দিয়া করিল সম্মান। মহাবন মধ্যে তাঁর পুরীর নির্মাণ ॥ অন্তাপি ভয় না দিল মহামতি। তথাপি আতঙ্কে বৈসে ত্রিপুরনৃপতি॥ আপনে নৃপতি সন্তর্পিয়া বিশেষে। স্থাখে বসে লক্ষর আপনার দেশে॥

"Aswamedha-parba" with much interest—the Laskar ordered for a Bengali translation of the same by way of making his name famous. At his command Srikaran Nandi composes this poem in Bengali "payar" metre.

-Chhuti Khan's Mahabharata (D. C. Sen & B. Kavyatirtha's Ed.), Aswamedha-parba, p. 1.

Madhabacharyya:—(Composed in 1579 A D.)

- (19) The land of the Five Gaudas is the best part on Earth. Akbar is the ruler of this land and he is the incarnation of Aryuna.<sup>1</sup>
  - —Chandikavya by Madhabacharyya (Chittagong edition), p. 8.

দিনে দিনে বাড়ে তার রাজ-সম্মান।
যাবত পৃথিবী থাকে সন্ততি তাহান॥
পণ্ডিতে পণ্ডিতে সভাখণ্ড মহামতি।
একদিন বসিলেক বান্ধব-সংহতি॥
শুনন্ত ভারত তবে অতি পুণ্য কথা।
মহামুনি জৈমিনি কহিল সংহিতা॥
অশ্বমেধ কথা শুনি প্রসন্ন হৃদয়।
সভাখণ্ডে আদেশিল থান মহাশয়॥
দেশী ভাষায় এহি কথা রচিল পয়ায়।
সঞ্চারোক কীর্ত্তি মোর জগত সংসার॥
তাহান আদেশমাল্য মস্তকে ধরিয়া।
শীকর নন্দী কহিলেক পয়ার রচিয়া॥

- —ছুটীখানের মহাভারত, অশ্বমেধ পর্বব, মঙ্গলাচরণ, ১ পৃঃ।

  পঞ্চোড় নামে দেশ পৃথিবীর সার।

  একববর নামে রাজা অর্জ্জুন অবতার॥
- মাধবাচার্য্যের চণ্ডীকাব্য (জাগরণ, চট্টগ্রাম সংস্করণ, ৮ পৃঃ।)

Kavikankan Mukundaram—(composed in 1589 A.D.)

- (20) (a) Raghunath of sterling merits is the Indra of Brahmanbhumi. The poet Mukunda who is a courtier of his, sings the song after composing it in a nice manner.1
  - -Kavikankan's Chandikavya, 'Bhanita', p. 24.
- Pathetic appeal of the lower animals to the goddess Bhagabati,—

O kind-hearted mother, save us from the embarrassments of this world. It is by appealing to you only, we can hope to tide over the difficulties. I am only a petty bear who devour the ants of the ant-hills and not a big person holding substantial property (taluqs) like the Neogies and the Chow-(Here the poet attacks the oppressive land-holders dhuries. of his country humorously.)

- -Kavikankan's Chandikavya, Bear's Appeal, p. 54.
- (c) In the town of Silimabaj there lived the honest Gopinath Niyogi. The village Damunya which was within his taluq,
  - (a) শ্রীরঘুনাথ নাম, অশেষ গুণধাম, ব্রাহ্মণ ভূমির পুরন্দর। তাঁহার সভাসদ, বচিয়া চারুপদ, গান মুকুন্দ কবিবর।
    - মুকুন্দরামের চণ্ডীকাব্য, ( বঙ্গবাসী সং ) ২৪, ৩৪, পৃঃ।
    - (b) দয়ায়য়ী পার কর অপার সংসার। তোমার স্মরণে মাতা বিপদ প্রতিকার॥ উইচারা খাই পশু নামেতে ভালুক। নেউগী চৌধুরী নহি না করি তালুক॥ —মুকুন্দরামের চণ্ডীকাব্য, ৫৪ পুঃ (বঙ্গবাসী সংকরণ)।
    - সহর সিলিমাবাজ, তাহাতে সজ্জনরাজ, (c)নিবসে নিয়োগী গোপীনাথ। তাঁহার তালুকে বসি, দামিন্যায় চাষ চষি, নিবাস পুরুষ ছয় সাত॥

was the home of my forefathers who lived there for some six or seven generations. I was also living there—the abode of my ancestors—and carrying on a farmer's profession. All honour to Raja Mansingh who was like a bee in the lotusfeet of the God Vishnu (meaning staunch Vaisnava) and was the ruler of Gauda, Vanga (East Bengal) and Orissa. Unfortunately under the rule of such a pious ruler, Mamud Sharif became 'Dihidar' (a local officer) of Silimabaj. Evidently this was due to the sin of the tenants and not to any misgovernment on the part of the pious Raja Mansingha. Vizier acted like a prince (Rayzada) and was very unpopular as he oppressed the merchants; he was very hostile to the Brahmins and the Vaisnavas. He was also very unjust in the measurements of lands and grains. He would never listen to the prayers of the tenants. The Government became so very tyrannical that it recorded a less productive land as very fertile and took recourse to exactions from the tenants without doing them any good whatsoever. The goldsmith (who was also the village 'mahājan' or money-lender) was also so veritable a devil that he took ten pice in every rupee when

ধন্য রাজা মানসিংহ, বিষ্ণুপদামুজভূগ,

গৌড়-বন্ধ-উৎকল-অধিপ।

সে মানসিংহের কালে, প্রজার পাপের ফলে,

ডিহীদার মামুদসরিপ॥

উজির হলো রায়জাদা, বেপারিরে দেয় খেদা,

ব্রাহ্মণ বৈষ্ণবের হল্য অরি।

মাপে কোণে দিয়া দড়া, পনর কাঠায় কুড়া,

নাহি শুনে প্রজার গোহারি॥

সরকার হইলা কাল, খিল ভূমি লেখে লাল,

বিনা উপকারে খায় ধুতি।

পোদ্দার হইল যম, টাকায় আড়াই আনা কম,

পাই লভ্য লয় দিন প্রতি॥

one went to him for some change, and one pie per day for every rupee he lent to others. The Dihidar Mamud Sharif was such a terror in the locality that owing to his oppressions nobody went out to work even if offered payment beforehand and nobody bought cows and paddy. My master Gopinath Nandi fell in extreme difficulties and was put under arrest. There was no rescue for him. The soldiers were ordered to establish themselves in every tenant's house so that they might not flee from their quarters. Thus they were put to a very abject condition and were obliged to sell every household utensil that they could manage to do. They sold even the very ordinary hatchet and a rupee worth of articles on ten annas only. I got the help of Srimanta Khan of Chandibati who on his part took the advice of Munib Khan. With their friendly help I left my village Damunya with my brother Ramanath when goddess Chandi met me on the way.

> -Kavikankan's Chandikavya, (Poet's autobiographical accounts) p. 6 (Bangabasi Ed.)

ডিহিদার অবোধ খোজ.

কডি দিলে নাহি রোজ,

ধান্ত গরু কেহ নাহি কিনে।

প্রভু গোপীনাথ নন্দী,

বিপাকে হইলা বন্দী,

হেতু কিছু নাহি পরিত্রাণে।

পেয়াদা সবার কাছে.

প্রজারা পলায় পাচে.

তুরার চাপিয়া দেয় থানা।

প্রজা হইল ব্যাকুলি, বেচে ঘরের কুড়ালি,

টাকার দ্রব্য বেচে দশ আনা।।

সহায় শ্ৰীমন্ত খাঁ.

চণ্ডীবাটী যার গাঁ.

যুক্তি কৈলা মুনিব থার সনে।

দামুখ্য ছাড়িয়া যাই.

**সঙ্গে** রমানাথ ভাই.

পথে চন্ডী দিলা দরশনে।

—কবিকঙ্কণ মুকুন্দরামের চণ্ডীকাব্য ( বঙ্গবাসী সং ), ৬ পুঃ।

- (d) I have seen Kalinga, Trailinga (Telingana?), Anga. Vanga, Karnat, Mahendra, Magadh, Maharashtra, Gujrat, Barendra, Bandar, Vindhya, Pingala, Utkal, Dravida, Rarha, Bijaynagar, Mathura, Dwaraka, Kasi, Kankhal, Kekaya, Purabak, Anavak, Godavari, Gaya, Sylhet, Kamrup, Koch (Koch-Behar?), Hängar, Trihatta, Mānikā, Fatikā, Lanka. Pralamba, Nakutta, Bāgan, Malava, Kurukshetra, Bateswari, Ahulanka, Saptagram, Sivā-tatta, Maha-Natta and Hastina -besides other places the names of which are difficult to exhaust. Many merchants live in these places or visit these places with ships. The port of Saptagram stands pre-eminently above those places inasmuch as the merchants of Saptagram never visit other places because they have no need to do so, while the merchants of other places visit this port with merchandise. The Saptagram-merchants get happiness and spiritual bliss by remaining in their own native port. Saptagram is even the best of all holy places and is ruled by the religious injunctions of the seven "Rishis".
  - -Kavikankan Mukundaram's Chandikavya, p. 196, (Bangabasi Ed.).
    - (d) কলিন্ত তৈলন্ত অন্ত বন্ধ কর্ণাট।
      মহেন্দ্র মগধ মহারাষ্ট্র গুজরাট॥
      বরেন্দ্র বন্দর বিদ্ধ্য পিন্ধল শফর।
      উৎকল জাবিড় রাঢ় বিজয়নগর॥
      মথুরা দ্বারকা কাশী কনখল কেকয়া।
      পুরবক অনায়ক গোদাবরী গয়॥
      শ্রীহট্ট কাঙুর কোঁচ হান্ধর ত্রিহট্ট।
      মাণিকা ফটিকা লঙ্কা প্রলম্ব নাকুট্ট॥
      বাগন মালয়দেশ কুরুক্ষেত্র নাম।
      বটেশ্বরী আত্লঙ্কা স্থল সপ্তগ্রাম॥
      শিবাতট্ট মহানট্ট হস্তিনা নগরী।
      আর যত সফর কহিতে কত পারি॥

Rasaraj Khan—(composed probably in the early 16th century).

(21) His Majesty the Sultan Hussain of Bengal, who is the ornament of earth, knows this 'Rasa' (emotion) well. Says Rasaraj Khan—Let the Lord of the Five Gaudas enjoy his fortune like a second Indra.<sup>1</sup>

Rasamanjari by Rasaraj Khan, p. 8. Krisnadas Kariraj—(completed his work in 1615 A.D.).

(22) (a) The Mahomedan Lord of Gauda said the following on hearing the extraordinary influence of Chaitanya Dev<sup>2</sup>:—

এ সব সফরে যত সদাগর বৈসে।
জন্স \* ডিঙ্গালয়ে তারা বাণিজ্যেতে আইসে।
সপ্তগ্রামের বেণে সব কোথাও না যায়।
ঘরে বস্তে সুখ মোক্ষ নানা ধন পায়।
তীর্থ মধ্যে পুণ্য তীর্থ অতি অনুপাম।
সপ্তথায়ির শাসন বোলায় সপ্তগ্রাম।

--মুকুন্দরামের চণ্ডীকাব্য ( বঙ্গবাসী সং ), ১৯৬ পৃঃ।

জঙ্গ, Chinese Junk boat (?).

শ্রীযুত হসন জগত ভূসন,
সোহ এ রস জান।
পঞ্চ গোড়েশ্বর ভোগ পুরন্দর,
ভূগে রসরাজ খান॥

—রসমঞ্জরী (রসরাজখান), ৮ পৃঃ।

2 (a) গোড়েশ্বর যবনরাজা প্রভাব শুনিঞা।
কহিতে লাগিলা কিছু বিশ্মিত হইয়া॥
বিনা দানে এত লোক যার পাছে ধায়।
সেইত গোসাঞি ইহা জানিহ নিশ্চয়॥
কাজি যবন কেহ ইহার না কর হিংসন।
আপন ইচ্ছায় বলুন যাহা ইঁহার মন॥
কেশব ছত্রিরে রাজা বার্ত্তা যে পুছিল।
প্রভুর মহিমা ছত্রি উড়াইয়া দিলা॥

"The gathering of people in large numbers around Chaitanya Dev, though they do not receive anything from him, shows that the man must be a saint. Henceforth I command the Kazis and Mahomedans in general not to molest this man. Let him speak anything he desires." The Sultan enquired of Kesab Chhatri about the Lord Chaitanya. save Chaitanya Dev from any suspicion on the part of the Sultan, Keshab Chhatri, who was secretly a staunch follower of the Lord, said, "Chaitanya is a common Sannyasi and a beggar. Only a few persons come to see him. Your Majesty's co-religionists unduly magnify the real state of affairs. It is no use annoying him for nothing." Thus consoling the Sultan, the Chhatri sent a Brahmin to Chaitanya Dev confidentially, to inform him about the state of affairs in the Capital and the attitude of the Sultan. The Sultan then privately asked Davir Khas (his minister) of Chaitanya Dev. Davir Khas replied in glowing terms about the saint. He said, "It is the Lord Chaitanya who has bestowed a kingdom on the Sultan. It is through the good luck of the Sultan that a saint like Chaitanya Dev has been born in his kingdom. He is your well-wisher, he said, "and surely you will attain all round prosperity by his benediction. Why should you ask

ভিক্ষারী সন্ন্যাসী করে তীর্থ পর্য্যটন।
তারে দেখিবারে আইসে তুই চারি জন॥
যবনে তোমার ঠাঁই করয়ে লাগনি।
তাঁর হিংসায় লাভ নাহি হয় মাত্র হানি॥
রাজারে প্রবোধি ছত্রী ব্রাহ্মণ পাঠাইয়া।
বলিবার তরে প্রভুরে পাঠাইল কহিয়া॥
দবীর খাসেরে রাজা পুছিল নিভূতে।
গোসাঞির মহিমা তিঁহো লাগিলা কহিতে॥
যে তোমারে রাজ্য দিল তোমারে গোসাঞা।
তোমার ভাগ্যে তোমার দেশে জন্মিল আসিঞা॥

me at all for all these? Your Majesty may yourself consult your mind and know everything. You are the Lord of Navadwipa and so you have in you the same essence of the God Vishnu (who is the fountain-head of all the rulers of the Earth). Your intellect must therefore be very pure and so it must be the receptacle of all true knowledge regarding Chaitanya Dev." Then the Sultan replied, "To my mind this Chaitanya is no doubt the God himself personified." After declaring his opinion about Chaitanya Dev in these terms, the Sultan entered his harem, when Davir Khas also left the chamber for his own quarters.

- —Chaitanya Charitamrita by Krisnadas Kaviraj, Vol. I, Madhya Khanda, Chapter I, pp. 28-29.
- (b) Is he (Chaitanya Dev) not a Brahmin who looks like Brahma himself in glow? Why does he cry embracing a Sudra?

তোমার মঞ্চল বাঞ্চে বাক্যসিদ্ধ হয়।
ইহার আশীর্বাদে তোমার সর্ববেতে জয়।
মোরে কেন পুছ তুমি পুছ আপন মন।
তুমি নবাধিপ হও বিষ্ণু অংশ সম।
তোমার চিত্তে চৈতন্মের কৈছে হয় জ্ঞান।
তোমার চিত্তে যেই লয় সেইত প্রমাণ।
রাজা কহে শুন মোর চিত্তে যেই লয়।
সাক্ষাৎ ঈশ্বর ইহোঁ নাহিক সংশ্য়।
এত কহি রাজা গেলা নিজ অভ্যন্তর।
দবীর খাস আইলা তবে আপনার ঘর।

—কুষ্ণদাস কবিরাজের চৈতত্ত-চরিতামৃত (জগন্মোহন দাস ও রামনারায়ণ বিভারত্ব সম্পাদিত, বহরমপুর), মধ্যথণ্ড, প্রথম পরিচেছদ, ২৮-২৯ পৃঃ।

(b) এই না ব্রাহ্মণ তেজে দেখি ব্রহ্মসম।শূলে আলিপিয়া কেন করেন ক্রন্দন।

— চৈতন্য-চরিতামৃত, মধ্যখণ্ড।

- (c) In the morning Chaitanya bathed in the river. Thinking that it was time to leave Brindaban he fell in a trance and lost all consciousness of the outside world. Bhattacharyya (Basudev Sarbabhaum) proposed to the Lord to visit the Mahabana forest. He then took Chaitanya Dev on a boat, crossed the river and reached the other side. They took with them Krisnadas and the Brahmin (their former acquintance) as guides who knew the locality well. On the way they (six in all) sat under a tree feeling very tired. Near the tree the cows were grazing in great numbers. The Lord saw them and his heart leapt with joy. All on a sudden a cowherd blew a flute. As soon as it reached the ears of the Lord, the sublime love overpowered him and he fell on the ground senseless. Foams were coming out of the mouth and respirations came to a standstill. Just at that time ten Mahomedan horsemen came up to that place in a gallop and alighted from their steeds. Seeing the Lord in a trance they thought that perhaps the 'Yati' (ascetic) had
  - (৫) প্রাতঃকালে মহাপ্রভু প্রাতঃস্নান কৈল।
    বৃদ্ধাবন ছাড়িব জানি প্রেমাবেশ হৈল॥
    বাহ্যবিচার নাহি প্রেমাবিষ্ট মন।
    ভট্টাচার্য্য কহে চল যাই মহাবন॥
    এত বলি প্রভুকে নৌকায় বসাইঞা।
    পার করি ভট্টাচার্য্য চলিলা লইয়া॥
    প্রেমী কৃষ্ণদাস আর সেইত ব্রাহ্মণ।
    গঙ্গাতীর পথে যাইতে বিজ্ঞ তুইজন॥
    যাইতে এক বৃক্ষতলে প্রভু সবা লঞা
    বিসলা সবার পথশ্রান্তি দেখিঞা॥
    সেই বৃক্ষ নিকটে চরে বহু গাভীগণ।
    ভাহা দেখি মহাপ্রভুর উল্লিসিত মন॥
    আচমিতে এক গোপ বাঁশী বাজাইল।
    শুনিতেই মহাপ্রভুর প্রোমাবেশ হইল॥

gold with him and these five fellows coveting it used 'Dāturā' to kill him and thereby to decamp with the gold. No sooner had this occurred in their mind than the Pathans arrested the five companions of the Lord and threatened to kill them one and all.

Among the five, the Rajput Krisnadas was very brave. That Brahmin too was very brave and got a very sharp tongue. The latter said, "O Pathans, I call you in the name of your Badshah (Emperor) to take us to the Sikdar (local military officer). This 'Yati' is my preceptor and I am a Brahman of Mathura. In the court of the Emperor I have got sufficient friends to support my cause. This Yati has got a disease for which he often falls senseless. He will recover his senses just now. If you wait here for a short time after tying us down, you will find the Sannyasi coming

> অচেতন হৈঞা প্রভু ভূমিতে পড়িলা। মুখে ফেন পড়ে নাসায় শ্বাস রুদ্ধ হৈলা। হেনকালে তাঁহা আসোয়ার দশ আইলা। মেচ্ছ পাঠান ঘোডা হইতে উত্তরিলা। প্রভূরে দেখিয়া ফ্লেচ্ছ করয়ে বিচার। এই যতি পাশ ছিল স্থবর্ণ অপার॥ এই পঞ্চ বাটোয়ার ধুতুরা খাওয়াইঞা। মারি ভাবিয়াছে যতির সব ধন লঞা॥ তবে পাঠান সেই পঞ্চজনেরে বান্ধিল। কাটিতে চাহে গৌডিয়া সব কাঁদিতে লাগিল ॥ কুষ্ণদাস রাজপুত নির্ভয় সে বড়। সেই বিপ্র নির্ভয় সে মুখে বড় দত॥ বিপ্র কহে পাঠান তোমার পাতিসার দোহাই। চল তুমি আমি শিকদার পাশ যাই। এই যতি আমার গুরু আমি মাথুর ব্রাহ্মণ। পাতসার আগে আমার আছে শত জন॥

round again. First ask him about the state of affairs and then kill me if you please." The Pathans replied, "We believe you two to be up-country Sadhus; but we suspect the three Bengalees who are trembling, to be robbers." Krisnadas said, "I live in the neighbouring village where I have get a company of cavalry numbering two hundred horsemen and an artillery composed of a hundred cannons. They will instantly come up here if I give the necessary signal. They will kill you all and take away pillage both the horses and the saddles. The Bengalees are not robbers—it is you who are so. You like to fleece the innocent pilgrims and kill them." Hearing this, the l'athans got afraid. Just then the Lord recovered,

এই যতি ব্যাধিতে কভু হয়েত মুৰ্চিছত। অবহিঁ চেত্ৰ পাবে হইয়া সন্ধিৎ॥ ক্ষণিক ইহাঁ বৈশ বান্ধি রাখ ই সবারে। ইহাঁকে পুছিয়া তুমি মারহ আমারে॥ পাঠান কহে তুমি পশ্চিমা সাধু তুই জন। গৌডীয়া ঠগ এই কাঁপে তিন জন।। কৃষ্ণদাস কহে মোর ঘর এই গ্রামে। তুইশত তুরকী আছে শতেক কামানে। এখনি আসিব সব আমি যদি ফুকারি। ষোডাপিড়া লবে লুটি তোমা সবা মারি॥ গোড়ীয়া বাটপাড় নহে তুমি বাটপাড়। তীর্থবাসী লুট আর চাহ মারিবার॥ শুনি পাঠানের মনে সঙ্কোচ হইল। হেনকালে মহাপ্রভু চেতন পাইল। হুস্কার করিয়া উঠে বলে হরি হরি। প্রেমাবেশে নৃত্য করে উদ্ধ বাহু করি॥ প্রেমাবেশে প্রভু যদি করয়ে চীৎকার। মেচেছর হৃদয়ে যেন লাগে শেলধার ॥

raised up his arms and began to dance in ecstasy shouting all the time the name of Hari. On witnessing such a scene the Mahomedans became alarmed, and freed the five companions of the Lord. They did it with such a haste that the Lord could not even see his companions' sad plight. Bhattacharvya caught the Lord in his arms and made him sit down. the Lord found time to see the Mahomedan cavalry-men before him and came to his senses. They bowed to him from a distance and pointed out to him his five companions whom they described as the thugs. They said, "These five conspired to drug you with 'Datura' and rob you of your The Lord said, "They are not thugs as you gold." imagine but my companions. I am only a beggar-a Sannyasi-who does not possess any wealth whatsoever. I often suffer from epileptic fits and these five are kind enough

> ভর পাঞা মেচ্ছ ছাডি দিল পঞ্চজন। প্রভু না দেখিল নিজগণের বন্ধন ॥ ভট্টাচার্য্য আসি ধরি প্রভু বসাইল। মেচ্ছগণ আগে দেখি প্রভুর বাহ্য জ্ঞান হইল ॥ ম্লেচ্ছগণ আসি দুরে বন্দিল চরণ। প্রভু আগে কহে এই ঠগ পঞ্চজন॥ এই পঞ্চ মেলি তোমায় ধুতুরা খাওয়াইয়া। তোমার ধন লৈল তোমা পাগল করিয়া। প্রভু কহে ঠগ নহে মোর সঙ্গী জন। ভিক্ষক সন্ন্যাসী মোর নাহি কিছু ধন॥ মুগী ব্যাধিতে মুঞি কভু হই অচেতন। এই পঞ্চ দয়া করি করেন পালন॥ সেই শ্লেচ্ছ মধ্যে এক পরম গম্ভীর। কালা বস্ত্র পরে তারে লোকে কহে পীর॥ চিত্ত আর্দ্র হৈল তার প্রভুকে দেখিয়া। নির্বিশেষ ব্রহ্ম স্থাপে স্বশাস্ত্র উঠাইয়া ॥

to nurse me then." Among the Mahomedans there was one, who looked very grave. He wore a black dress resembling that of a 'pir' or Mahomedan saint. His mind yearned to have a theological conversation with our Lord. Consequently a discussion arose in which the Mahomedan was completely defeated by the Lord. The Mahomedan was struck dumb at his argument and admitted his defeat. He admitted the principle of a personal God, described our Lord as God personified and agreed to all the points of Vaisnava theology. He said, "My tongue utters the name of Krisna on seeing you. My vanity as a learned man leaves me. Now do please give me instructions on Vaisnava theology." Saying this, the man fell prostrate at the feet of Chaitanya Dev who said, "Get up. As you utter the name-of Krisna you are now purged of the sin committed not only in this life but also in a crore of previous lives." At the bidding of the Lord, all of them uttered the name of Krisna in ecstasy. The Lord henceforth named him Ramdas. The name of

অবয় ব্রহ্মবাদ সেই করিল স্থাপন।

অরি শাস্ত্র যুক্ত্যে প্রভু করিল খণ্ডন ॥

সেই যাহা কহে প্রভু সকল খণ্ডিল।

উত্তর না আইসে মুখে মহাস্তর্ক হৈল॥

\* \* \* \*

মোচছ কহে যে কহ সেই সত্য হয়।

শাস্ত্রে লিখিয়াছে কেহ লৈতে না পারয়॥

নির্বিশেষ গোসাঞি লঞা করেন ব্যাখ্যান।

সাকার গোসাঞি সেব্য কারো নাহি জ্ঞান॥

সেইত গোসাঞি তুমি সাক্ষাৎ ঈশ্বর।

মোরে রূপা কর মুঞি অযোগ্য পামর॥

অনেক দেখিল মুঞি ম্লেচ্ছ শাস্ত্র হৈতে।

সাধ্য সাধন বস্তু নারি নির্দ্ধারিতে॥

another Pathan was Bijuli Khan. He was young in age and a prince by birth. Ramdas and other Pathans were his servants. Bijuli Khan fell at the feet of our Lord and uttered the name of Krisna. The Lord favoured him by putting his holy feet on his head. After thus favouring the Pathans, the Lord left the place. Henceforth these Pathans became Vaisnava devotees and went by the name Pathan Vaisnavas. They used to sing about the achievements of the Lord Chaitanya from place to place. Bijuli Khan became in time a great saint and very famous in all the holy

> তোমা দেখি জিহ্বা মোর লয় কুষ্ণনাম। আমি বড জ্ঞানী এই গেল অভিমান॥ কুপা করি কহ মোরে সাধা সাধনে। এত বলি পড়ে সেই প্রভুর চরণে। প্রভু কহে উঠ কৃষ্ণ নাম তুমি লৈলা। কোটি জন্মের পাপ গেল পবিত্র হইলা॥ কুষ্ণ কহ কুষ্ণ কহ কৈল উপদেশ। সবে কৃষ্ণ কহে স্বার হৈল প্রেমাবেশ । রামদাস বলি প্রভু তার কৈল নাম। আর এক পাঠানের নাম বিজ্বলি খান॥ অল্ল বয়স তেঁহো রাজার কুমার। রামদাস আদি পাঠান চাকর তাহার 🖟 কৃষ্ণ বলি পড়ে সেই মহাপ্রভুর পায়। প্রভু শ্রীচরণ দিল তাহার মাথায়॥ তা সবারে কুপা করি প্রভু ত চলিলা। সেই ত পাঠান সব বৈরাগী হইলা ॥ পাঠান বৈষ্ণব বলি হৈল তার খ্যাতি। সর্ববত্র গাইয়া বুলে মহাপ্রভুর কীর্ত্তি। সেই বিজুলি খান হৈল মহাভাগবত। সর্বব তীর্থে হৈল তার পরম<sup>্</sup>মহত্ত ॥

places. Thus worked the Lord in the up-country where he showed favour even to the Mahomedans.

-Krisnadas Kaviraj's Chaitanya Charitamrita (Berhampore ed.), Madhya Khanda, pp. 736-743.

Narahari Chakravarti—(written 16th-17th Century)

(23) Who can exhaust by telling the extent of mischief committed by the people (of Navadwip)? In almost every house there could be found blood of goats, sheep and buffaloes freely flowing (being sacrificed to some gods or goddesses). Some even grasp the severed head of man in one hand and a heavy sword in another, and dance tipsily. If anybody crossed their path at that time, it would be all over with him, even if he be a Brahmin. All of them (not excepting women) were corrupt and transgressed the sanctity of caste rules. They did never take their meals without meat and wine.<sup>1</sup>

-Narottam-Vilāsa, the Seventh Vilāsa.

ঐছে লীলা করে প্রভু শ্রীকৃষ্ণ চৈতন্য। পশ্চিম আসিয়া কৈল যবনাদি ধন্য।

—কৃষ্ণদাস কবিরাজের চৈতন্ত-চরিতামৃত (বহরমপুর সং), মধ্যখণ্ড, ১৮শ অধ্যায়, ৭৩৬-৭৪৩ পৃঃ।

> করয়ে কুক্রিয়া যত কে কহিতে পারে। ছাগ মেষ মহিষ শোণিত ঘর ঘারে॥ কেহ কেহ মানুষের কাটা মুগু লৈয়া। খড়গ করে করয় নর্ত্তন মত্ত হৈয়া॥ দে সময়ে যদি কেহ সেই পথে যায়। হইলেও বিপ্র তার হাত না এড়ায়॥ সতে জ্রী লম্পট জাতি বিচার রহিত। মন্তা মাংস বিনে না ভুঞ্জয়ে কদাচিত॥

—নর্হরি চক্রবর্তীর নরোত্তমবিলাস, সপ্তম বিলাস।

Gorinda Das—(flourished 16th Century)

(24) When the Lord Chaitanya goes on his round with his "Sankirtan" party (in Puri, the capital of Orissa) the king Pratap-Rudra follows him running in tattered clothes (by way of humility).1

-Kadchā by Govinda Das.

Vrindavan Das—(born 1507 A.D.)

- (25) (a) Although Brahmins by caste yet Jagai and Madhai took such prohibited food as wine and beef. They always committed robbery, theft and incendiarism.2
  - -Chaitanya Bhagavata.
- He was that very Hussain Shah who destroyed so many images and temples in Orissa.
- -Chaitanya Bhagavata, Last part. Kasiram Das—(flourished 16th-17th Century)
- (26) (a) The country (Pargannah) of Indrani is a very old place. Here, by the side of the Bhagirathi stand twelve holy places. I was born in a Kayastha family of the village Singi. I give my genealogy as follows:—3
  - নগর কীর্ত্তনে যবে মহাপ্রভু যায়। দীনবেশে মহারাজ পেছু পেছু ধায়॥
    - —গোবিন্দ দাসের কড়চা।
  - ² (a) ব্ৰাহ্মণ হইয়া মন্ত গোমাংস ভক্ষণ ! ডাকাচুরি পরগৃহ দাহ অমুক্ষণ॥
    - --- চৈত্যু-ভাগবভ।
    - (b) যে হুসেন সাহা সর্বব উডিয়ার দেশে। দেবমূর্ত্তি ভাঙ্গিলেক দেউল বিশেষে॥
      - চৈতন্য-ভাগবত, অন্ত খণ্ড।
  - <sup>3</sup> (a) ইন্দ্রাণী নামেতে দেশ পূর্ব্বাপর স্থিতি। দ্বাদশ তীর্থেতে যথা বৈসে ভাগীরথা ॥ কায়স্থ কুলেতে জন্ম বাস সিঙ্গিগ্রাম। প্রিয়ঙ্কর দাস পুত্র স্থধাকর নাম।

Priyankar was the forefather of our family. His son was named Sudhakar. His son was Kamalakanta. Kamalakanta's eldest son was named Krisnadas. I am younger than Krisnadas and elder than Gadadhar. I describe the above in 'Panchali' metre and hope that I may be the bee in the lotus feet of Sreekrisna.

- -Kasiram Das's Mahabharata, 'Swargarohan Parba,' p. 1190.
- (b) The village of Hariharpur is an excellent place in every sense of the term. In it lives Abhiram Mukhopadhyay (lit. Mukhati) son of Purushottam Mukhopadhyay. Kasiram composes the Mahabharata at his directions. Let my mind always remain faithful to the feet of the Brahmins.<sup>1</sup>
- —Kasiram's Mahabharata "Udyoga Parba," p. 675.

  Nityananda Das—(composed in the early part of the 17th

  Century)<sup>2</sup>
- (27) Formerly these fellows were in the employ of *Chand Ray* as soldiers, when they committed many robberies. They

তৎপুত্র কমলাকান্ত কৃষ্ণদাস পিতা। কৃষ্ণদাসানুজ, গদাধর জ্যেষ্ঠ ভ্রাতা॥ পাঁচালি প্রকাশি কহে কাশীরাম দাস। অলি হব কৃষ্ণ পদে মনে অভিলাষ॥ —কাশীরাম দাসের মহাভারত, স্বর্গারোহণ পর্বব, ১১৯০ পৃঃ।

- ি (ঠ) হরিহরপুর গ্রাম সর্ববগুণধাম। পুরুষোত্তম নন্দন মুখটি অভিরাম॥ কাশীদাস বিরচিল তার আশীর্ববাদে। সদাচিত্ত রহে যেন দ্বিজ পাদপদ্মে॥
- —কাশীরামদাসের মহাভারত, উল্লোগ পর্বব, ৬৭৫ পৃঃ। পূর্বেব তারা চাঁদ রায়ের সৈন্ত যে আছিলা। চাঁদ রায়ের সনে বহু দস্থাবৃত্তি কৈলা॥ চাঁদ রায়ের আত্মীয় বান্ধব এরা হয়। যুদ্ধ করি যুবুনেরে কৈলা পুরাজ্যু॥

were kith and kin of Chand Ray and therefore fought the Mussulmans bravely, ultimately defeating them. These myrmidons of Chand Ray pillaged many a land and increased the territorial boundary of their master. The Mahomedan Lord of Gauda could not dare to meet them in the field, such was their prowess............Fully appreciating the influence of Narottam Das, they gave up their predatory habits and one and all became his disciples.

—The Prem-Vilāsa by Nityananda Das, 19th Vilāsa.

Alaol—(composed in 1618 A.D.)

(28) "Daulat Kazi wrote 'Chandrāni' by order of the Vizier Laskar Asraf. So do you compose "Padmāvatī" by my (Magan Thakur's) command." I listened to him with much respect and in accordance with his order, I promised to write the work.

—Alaol's Padmāvatī, p. 15.

নানা দেশ লুটে রাজ্য করয়ে বিস্তার।
ভয়েতে যবনরাজ নহে আগুসার॥

\* \* \*
ঠাকুর মহাশয়ের প্রভাব জানি তার মর্ম্ম।
সবে হইলেন শিশু ছাড়ি পূর্ব্ব ধর্ম্ম॥
—নিত্যানন্দ দাসের প্রেমবিলাস, ১৯শ বিলাস।

1 যে হেন দৌলত কাজি চন্দ্রানি রচিল। লক্ষর উজির আসরাফ্ আজ্ঞা দিল। তেন পল্লাবতি রচো মোর আজ্ঞা ধরি। হেন কথা শুনিতে মনে বহু শ্রধা করি। তাহান আদেশ মাল্য ধরিয়া মস্তক। অঙ্গীকার কৈল আমি রচিতে পুস্তক॥

—পদাবতী ( আলাওল), ১৫ পৃ:।

Ketakadas Kshemananda—(probably composed in 1650 Λ.D.)

(29) I am relating below how in the past the goddess Durga granted me a boon in conjunction with the goddess Manasa.

I live in the taluk of one Balivadra the son of Chandrahas. Balibhadra died leaving three minor sons—the heirs of his property. One Askarna Ray who was very valiant in war was beloved of Balivadra like a son. The property was managed after the death of Balibhadra by one Prasad who was the 'Guru' of the three children of Balivadra and lived in the same taluk. The place became so thinly populated that there was hardly anybody to carry on cultivation. The village of Kanthra became so deserted that it reminded one of the nether world.

<sup>1</sup> স্থন ভাই পূর্ববকথা, দেবী হৈলা বরদাতা, সহায় পূর্ববক বিষহরী। বলিভদ্র মহাশয়, চন্দ্রহাসের তনয়, তাঁহার তালুকে ঘর করি॥ তাঁহার রাজত্ব শেষ, চলি গেল স্বর্গদেশ. তিন পুত্রে দিয়ে অধিকার। শ্রীযুক্ত আন্দর্ণ রায়, পুত্রের অধিক তায়, রণে বনে বিজয়ী তাঁহার॥ তিন পুত্র অল্প বয়, প্রসাদ গুরু মহাশয়, তালুকের করে লেখাপড়া। তাঁহার তালুকে বৈসে, প্রজা নাই চাষ চসে, শমন নগর হৈল কাঁথডা ॥ রণে পড়ে বারাখা, বিপাকে ছাড়িল গাঁ, युक्ति करत्रन करन कन। দিন কত ছাড়িয়া জাই, তবে সে নিস্তার পাই, সকলের তবে ভাল জান।

When Barakhan fell in battle, many left the place in distress, and many began seriously to consider the situation. They thought of temporarily leaving the place to save themselves. Askarana Ray supported this view and advised the people to leave the place. Listening to his advise many left the village. It was a great misfortune for the people of the locality. I was in much embarrassment as to what to do. It was afternoon. I started with my brother Abhiram for the fields. Evening was gradually setting in. To the north of the village there were some marshy lands where we went to collect straw. I saw there five boys-all in mud, drawing out water with small earthen pots and catching fish. I was much amused at this scene and met them.....

-Ketakadas Kshemananda's Manasamangal, Poet's Autobiography.

> শ্রীযুক্ত আন্দর্ণ রাএ অনুমতি দিল তাএ. যুক্তি দিল পালাবার তরে। তার যুক্তি স্থনি বাণী, পলাএ অনেক প্রাণী, বড়ই প্রমাদ হৈল পুরে॥ মনে ভাবি সবিস্ময়, বেলা আছে দণ্ড ছয় সঙ্গে লয়া। অভিরাম ভাই। অবদান হ'ল বেলা, গ্রামের উত্তর জলা. খড কাটিবারে তথা যাই॥ তথায় ছাওল পাঁচে, খোলা দিয়ে জল সিঁচে. মৎস্থ ধরে পক্ষেতে ভূষিত। আমার কৌতুক বড়, ছাওয়াল পাঁচেতে জড়, সেইখানে হইলাম উপনীত।

<sup>—</sup>কেতকাদাস ক্ষেমানন্দের মনসামঙ্গল ( কবির আত্মচরিত)।

1

Krisnaram—(composed in 1687 A.D.)

- (30) I have seen Rārha, Vanga, Kalinga and Nepal. I also have seen Gaya, Prayag, Nishād and Kāpāl. Likewise I have visited one by one many lands and have seen the worship of the Devi (Durga) done with great ceremony. I have seen also Saptagram which has no rival on earth. The place is so thickly populated, that by the side of the Bhagirathi, huts of the people practically touch one another.<sup>1</sup>
- —Krisnaram's Poem on Sasthi Devi (dated 1687 A.D.)

  Daulat Vizier Bahram (date?)—
- (31) (a) There was a famous ruler named Hussain Shah. His bejewelled throne adorned Gauda.<sup>2</sup>
- (b) Asauddin Shah is like a 'Kalpataru' (tree of desire). Daulat Vizier (the poet) says this in his excellent work.
  - Lāyali-Majnu by Daulat Vizier Bahram (from Abdul Karim's collection of Old Bengali MSS., pp. 15-16).

রাঢ় বঙ্গ দেখিলাম কলিঙ্গ নেপাল।

গয়া পইরাগ দেখিলাম নিষাদ কাঁপাল।

একে একে ভ্রমণ করিলাম দেশ দেশ।

দেখিনু দেবীর পূুজা অশেষ বিশেষ।

সপ্তগ্রাম দেখিলাম নাহি তার তুল।

চালে চালে ঠেকে লোক ভাগিরথী কুল।

—ষষ্ঠীদেবী (কৃষ্ণরাম), সন ১৬৮৭ খৃঃ অব্দ।

<sup>2</sup> (a) সর্বলোক নরপতি, ভুবন বিখ্যাত অতি, আছিল হোছন সাহা বর। তান রত্ন সিংহাসন, অতি মায়া বিলক্ষণ গৌডেতে শোভিত মনোহর।

গোড়েওে শোভিভ ননোইর (ঠ) আছাওদিন সাথ কল্পতক সম।

উজীর দৌলতে কহে পুস্তক উত্তম।

—দৌলত উজির বহরামের লায়লি-মজনু—মূন্সী আব্দুল করিমের বাক্সালা
প্রাচীন পুঁথির বিবরণ হইতে, ১৫-১৬ পৃঃ।

### Matiulla (date?)-

- (32) Says the humble poet Matiulla, "He, who lives in this world without a friend is without any supporter whatever. I have fortunately got one friend myself—he is my patron Sheikh Khan Mohammad. Bowing to his feet with respect, I tell other people this interesting story. If there be any error in thought, style and metre, I think my indulgent and wise listeners would kindly excuse them and correct them themselves.<sup>1</sup>
- —From Munshi Abdul Karim's collection of Old Bengali MSS., p. 13 ("Rasaranger Bāramash").

  Rameswar—(probably composed in 175) A.D.)
- (33) Yasomanta is the receptacle of all virtues. I, Rameswar, is his client and live under his patronage. I have composed Siva-Sankirtan.<sup>2</sup>

-Siva-Sankirtan by Rameswar.

<sup>1</sup> কহে মতিওল্লা হীনে, যে রহিল বন্ধু বিনে, সে হইল তু'কুল অনাথিনী॥

সেখ খান মোহম্মদ, প্রণামি তাহান পদ,

আন স্থতে কহে রসবাণী।

অর্থভার রস ছন্দ, যদি হয় ভাল মন্দ,

বিচারে শোধিও দোষ জ্ঞানী।

- —রসরক্ষের বারমাস। (মুন্সি মাব্দুল করিমের বাঙ্গালা প্রাচীন পুঁথির বিবরণ হইতে) ১৩ পৃঃ।
  - <sup>2</sup> যশোমন্ত, সবগুণবস্ত, তস্ত পোষ্য রামেশ্বর, তদাশ্রায়ে করি ঘর;— বিরচিল শিব-সংকীর্ত্তন।

—রামেশ্বরের শিব-সংকীর্ত্তন।

Anantaram—(somewhere between the middle of the 16th Century and the middle of the 18th Century).

(34) On remembering the dust of Bisārada's feet, I finish the first chapter in verse.<sup>1</sup>

—Anantaram's Kriyāyogasār MSS.

¹ বিশারদপদে সেই রেণু অভিপ্রায়। পদবন্ধে রচিলেক প্রথম অধ্যায়॥

—অনন্তরামকৃত ক্রিয়াযোগসার, হস্তলিখিত পুথি।

# ভক্তপ্রবর মহাকবি সুরদাস

(জীবনী ও কাব্যালোচন!)

শ্রীনলিনীমোহন সাস্থাল, ভাষাতত্ত্বরত্ন, এম. এ.



কলিকাতা ইউনিভার্সিটী প্রেস কলিকাতা ১৯৩২

# ভূমিকা

রায় বাহাতুর শ্রীযুক্ত খগেন্দ্রনাথ মিত্র এম্. এ. লিখিত

হিন্দী কবি সূরদাসের নাম বঙ্গদেশে অপরিচিত নহে। অনেক গায়কের কণ্ঠেও সূরদাসের গান শুনিতে পাওয়া যায়:

> করমক বাত নেয়ারি। মন মেরো চাহে মোহন মিলনকো করম না দেত উয়ারি।

অথবা

গোবিন্দ মুখারবিন্দ নিরখি মন বিচারোঁ। চন্দ্রকোটী ভান্মকোটী কোটী মদন ওয়ারোঁ॥

অথবা

হে গোবিন্দ রাখ শরণ অবত জীবন হারে।

প্রভৃতি বহু পদ সঙ্গীতপ্রিয় ব্যক্তিদিগের মধ্যে অনেকেরই স্থপরিচিত। কিন্তু হিন্দী সাহিত্যের সহিত ঘনিষ্ঠ পরিচয় না থাকায় বাঙ্গালী পাঠকের রসপিপাসা চরিতার্থ করিবার স্থযোগ ঘটে নাই। বন্ধুবর অধ্যাপক নলিনী-বাবুর এই পুস্তকে বাঙ্গালীর পক্ষে সূরদাসের কবিতার সহিত পরিচয়ের স্থযোগ ঘটিবে।

ষোড়শ শতাব্দীর প্রারম্ভে আর্য্যাবর্ত্তে চন্দ্রসূর্য্যের ন্যায় তুলসীদাস ও সূরদাসের আবির্ভাব হইয়াছিল। হিন্দী সাহিত্যে ইহাদের প্রতিবন্দী নাই বলিলেও চলে। তুলসীদাস শ্রীরামচন্দ্রের লীলা অবলম্বন করিয়া তাঁহার মহাকাব্য (epic) 'রামচরিতমানস' রচনা করিয়া বিখ্যাত হইয়াছিলেন। তাঁহার কাব্যপ্রতিভা সম্বন্ধে ইহা বলিলেই যথেষ্ট হয় যে, আজিও কেহ তুলসীদাসের অমর কাব্যের অনুকরণ করিতে সমর্থ হয়েন নাই। সূরদাসের কাব্যলক্ষ্মী

শ্রীকৃঞ্বলীলা অবলম্বন করিয়া গীতিকবিতায় (lyric) বিকসিত হইয়াছিল। উভয়ের কবিতাই চিরদিনের জন্ম গণমনের উপর তাহাদের অক্ষয় প্রভাব মুদ্রিত করিয়া রাখিয়াছে। উত্তর-পশ্চিমের প্রতি নগরীতে এখনও সহস্র সহস্র লোক রামলীলার উৎসবে মাতিয়া থাকে। কৃঞ্বলীলার সার্বজনীনত্বও কানু ছাড়া গীত নাই এই প্রবাদবাক্যে সপ্রমাণ রহিয়াছে। বস্তুতঃ 'ভজন' ও 'কীর্ত্রন' ব্যতীত বহু গ্রুপদ খেয়াল ঠুংরী সন্ধীতে রাধাকৃঞ্বের প্রেম-লীলা নানা ভাবে ও বৈচিত্র্যে পরিব্যক্ত হইয়াছে।

অনেকে মনে করেন রাধাকৃষ্ণ-প্রেম বাঙ্গালা দেশে এবং বাঙ্গালীর কবিতা ও কীর্ত্তনেই স্থায়ী প্রভাব লাভ করিয়াছে। কিন্তু এরূপ ধারণা যে সত্য নহে, 'সুরসাগর'ই তাহার সাক্ষী। বাঙ্গালা দেশে জয়দেবের পূর্বেব যে, কেহ রাধাকৃষ্ণ বিষয়ক পদাবলী রচনা করিয়াছিলেন, তাহা জানা যায় না। জয়দেবের গীত-গোবিন্দ দেখিলে মনে হয় যেন তাহারও পূর্বের ঐরূপ ধরণের সঙ্গীত প্রচলিত ছিল। ইহা বলিলে জয়দেবের মৌলিকতা খর্বব করা হয় বলিয়া যদি কেহ মনে করেন, তাহা হইলে বলা যায় যে কালিদাস তাঁহার রঘুকংশের আখ্যানবস্ত রামায়ণ হইতে গ্রহণ করিয়াছেন। 'অভিজ্ঞান-শকুন্তলম্' মহাভারত হইতে গৃহীত। মাইকেল মধুসূদন মেঘনাদবধ ও ব্রজাঙ্গনার জন্ম রামায়ণ ও বৈষ্ণব কবিদিগের নিকট ঋণী। শেক্স্পীয়রের অনেক নাটকের 'প্লট' প্লুটার্কের 'জীবনচরিত' হইতে গৃহীত হইয়াছিল। জয়দেব সম্বন্ধে ইহাই মনে হয় যে, তাঁহার কাব্য যেরূপ অবস্থায় প্রাপ্ত হওয়া যায়, তাহা কোনও গাণা বা প্রচলিত সঙ্গীত বা কিংবদন্তীকে আশ্রয় করিয়া রচিত হইয়াছিল। ইহা অবশ্য আমার অনুমান মাত্র। রাধাকৃষ্ণের উপাখ্যান যে কত প্রাচীন তাহা বলিতে পারা যায় না। শ্রীমদ্ভগবদ্গীতায় ভগবান্ বাস্ত্রদেব সার্থিরূপে অবস্থিত হইয়া অর্জুনকে সারসত্যের উপদেশ ক্রিয়াছেন। গীতা মহাভারতের অন্তর্গত। অনেকে মনে করেন যে, মহাভারতের সমস্ত অংশ এক সময়ে রচিত হয় নাই। না হউক, গীতা যে বহু প্রাচীন কালের রচনা, তাহা অন্ত ঐতিহাসিক প্রমাণের দ্বারাও সমর্থিত হইতে পারে। বাস্থদেবের ধর্ম্ম যে একটি প্রাচীন ধর্ম্ম তাহা বেস্নগরের শিলালিপি হইতে জানা যায় (খুফপূর্ব্ব ২য় শতাব্দী)। শঙ্করাচার্য্য গীতার ভাগ্য প্রণয়ন করিয়াছিলেন। তাঁহার আবির্ভাব-কাল খুষ্ঠীয় অফ্টম শৃতাব্দী। গীতা যদি মহাভারতের মধ্যে একটি প্রক্ষিপ্ত অংশ হইত এবং যদি তাহা মাত্র তুই-তিন শতাবদী পূর্বের কাহারও দারা মহাভারতের সঙ্গে ভড়িয়া দেওয়া হইত, তাহা হইলে নিশ্চয়ই শঙ্কারাচার্য্যের স্থায় অমানুষিক প্রতিভাশালী ব্যক্তি তাহার ভাস্থ করিতে অগ্রসর হইতেন না, বা সে বিষয়ে হস্তক্ষেপ করিলেও তাহার আধুনিকতার উল্লেখ করিতে বিরত হইতেন না।

কুফের ধর্ম অবশ্য গীতা অপেক্ষা শ্রীমদ্ভাগবতের দ্বারাই বেশী প্রচারিত হইয়াছিল। ভারতের প্রায় প্রত্যেক ভাষায়ই ভাগবতের অনুবাদ হইয়াছিল। হিন্দীতে 'প্রেমসাগর' ভাগবতেরই সংক্ষিপ্ত হিন্দী রূপ। তামিল, তেলেগু এবং কানাড়ী ভাষায়ও ভাগবতের প্রচার হয়। কালিদাসেরও পূর্বেব ভাস কবি কুফলীলা অবলম্বন করিয়া 'বালচরিত' নামক স্থললিত নাটক রচনা করেন। বালচরিতে শ্রীকৃষ্ণের জন্ম, অন্ধকার রজনীতে বালক শ্রীকৃষ্ণকে লইয়া বস্থদেবের নন্দালয়ে যাত্রা, যমুনার দ্বিধা বিভক্ত হইয়া পথপ্রদান হইতে আরম্ভ করিয়া কালিয়দমন ও কংসবধ পর্য্যন্ত বর্ণিত হইয়াছে। 'মধ্যমব্যায়োগ' নামক নাটকে নমন্ত্রিয়া ব্যপদেশে ভাস 'কুবলয়ামলখড় গনীলঃ' ( অসিশ্যামলঃ ) বলিয়া শ্রীকৃষ্ণকে প্রণাম করিয়াছেন। বাদশ শতাব্দীতে শ্রীরামানুজাচার্য্য দক্ষিণ-ভারতে বৈশ্বব ধর্ম প্রচার করেন। ঐ সময়ে শ্রীমনিম্বার্ক আবিভূতি হইয়া বৃষভানুজাকে নমস্কার করিয়াছেন দেখা যায়। দ্বাদশ বা ত্রয়োদশ শতাব্দীতে বাঙ্গালা দেশে জয়দেব তাঁহার অমর কাব্য গীতগোবিন্দ রচনা করেন। পঞ্চদশ শতাব্দীতে বল্লভাচার্য্য আবিভূতি হয়েন। তাঁহারই প্রধান শিশু সূরদাস। ইহারই সমকালে রাজ-পুতানায় মীরা বাই কৃষ্ণলীলায় বিভোর হইয়াছিলেন। সপ্তদশ শতাব্দীতে মহারাষ্ট্র দেশে তুকারাম তাঁহার প্রসিদ্ধ 'অভঙ্গ' রচনা করেন। 'অভঙ্গ'গুলি কৃষ্ণলীলা বিষয়ক। সূরদাসের জীবদ্দশায় শ্রীচৈতগ্য মহাপ্রভু ভক্তিধর্ম্মের প্লাবনে বঙ্গদেশ ডুবাইয়াছিলেন। ইহাদেরও পূর্বের ত্রয়োদশ-চতুর্দ্দশ শতাব্দীতে বঙ্গদেশে চণ্ডীদাসের ও মিথিলায় বিতাপতির আবির্ভাব হইয়াছিল।

ইহা ব্যতীত কাংড়া উপত্যকায় রাধাকৃষ্ণের যে ছবি পাওয়া গিয়াছে, তাহাও নিতান্ত আধুনিক নহে। ১৯২১ সালের 'রূপম্' নামক পত্রিকায় কাংড়ায় প্রাপ্ত স্বাধীন ভর্তৃকার একটি স্থন্দর ছবি প্রদন্ত ইইয়াছিল। (আমার লিখিত কুঞ্জভঙ্গ নামক প্রবন্ধ দ্রেইব্য়।) ঐ ছবির মূল প্রতিকৃতি লাহোর চিত্রশালায় রক্ষিত আছে। সন্তবতঃ অফাদশ শতাব্দীতে উহা অঙ্কিত হয়। এই ছবিতে বাঙ্গালী বৈষ্ণৱ কবিগণের গীতের ভাব এত স্থাপষ্ট যে বিস্মিত না ইইয়া পারা যায় না। বস্তুতঃ ইহা একরূপ নিশ্চয় করিয়া বলা চলে যে, কাংড়ার শিল্পিগণ কখনও বাঙ্গালার কীর্ত্তনের সহিত পরিচিত ছিলেন না। জয়দেবের গীতগোবিন্দ

হইতেও এরূপ স্বাধীন ভর্তৃকার চিত্র পাওয়া সম্ভবপর নহে। সনাতন গোস্বামী এই ধরণের পদ রচনা করিয়াছিলেন বটে এবং তিনি রুন্দাবনে অবস্থিতি করিতেন, তাঁহার কিবিতা বা হিন্দী ভাষায় লিখিত কোনও কবিতা ঐ সকল ভাব যোগাইয়া থাকিবে।

সূরদাসের কবিতার সহিত বাঙ্গালী বৈষ্ণব কবির সাদৃশ্য অতি স্থস্পষ্ট। এই সাদৃশ্যের এক কারণ হইতে পারে এই যে, সূরদাসের হিন্দী পদাবলী বুন্দাবনবাসী গোম্বামিপ্রবরগণের স্থপরিচিত ছিল। সূরদাস যখন গোকুলে বাস করিতেছিলেন, তখন শ্রীরূপ, সনাতন ও শ্রীজীব গোস্বামি-পাদগণ ভগবল্লীলাগানে বৃন্দাবনের কাব্যকুঞ্জ ঝঙ্কৃত করিতেছিলেন। সূরদাস কি তাহা জানিতেন না ? পক্ষান্তরে সূরদাস যে অনতিদূরে তাঁহাদেরই ইফ্টদেবতাকে লইয়া লক্ষাধিক পদ রচনা এবং গান করিতেছিলেন, ইহা কি সেই অসাধারণ পাণ্ডিত্যশালী ভক্ত বৈষ্ণবগণের নিকট সম্পূর্ণ অপরিজ্ঞাত ছিল ? পরবর্ত্তীকালে যে সূরদাসের ব্রজভাষা বঙ্গীয় বৈষ্ণব কবিদের কল্পনাকে মুগ্ধ করিয়াছিল, তাহা অনুমান করা অসঞ্চত নহে। অগ্যথা বঙ্গের কবিদিগের পক্ষে ব্রজবুলির এরপ অবাধ ব্যবহারের সঙ্গত কারণ খুঁজিয়া পাওয়া যায় না। সূরদাসের কুষ্ণলীলাসুরক্তির মূলপ্রস্রবণ যদি ভাগবত হয়, তাহা হইলে তাঁহার কাব্যে দানলীলা কি প্রকারে আসিল, তাহা ভাল বুঝা যায় না। দানলীলা ভাগবতে পাওয়া যায় না। সূরদাস ইহা কোখায় পাইলেন ? চণ্ডীদাসের কৃষ্ণকীর্ত্তনে ও কীর্ত্তনের বহু পদে দানখণ্ড ও দানলীলা দেখা যায়। বাঙ্গালার পদাবলী সাহিত্যের সহিত সূরদাসের দানলীলার অতি স্থন্দর মিল আছে।

প্রগট করো, সব তুমহি বতাবৈঁ।

চিকুর চামর ঘূঁঘট হৈ বরবর, ভুব সারঙ্গ দেখাবৈঁ॥

সূরদাস—৭১ পৃষ্ঠা।

শ্রীকৃষ্ণ দান চাহিয়া বলিতেছেন, 'আমি এক এক করিয়া তোমাদের বলিয়া যাইতেছি, তোমরা সব খুলিয়া দেখাও।' পদাবলী সাহিত্যেও এই ভাবটি দখিতে পাই:

> চিকুরে চোরায়সি চামর-কাঁতি। দশনে চোরায়সি মোতিম-গাঁতি॥

\* \* \* \*

### অধরে চোরায়সি স্থরঙ্গ পঙার। চরণে চোরায়সি কুঙ্কুম ভার॥—গোবিন্দদাস।

এত ভাল ভাল জিনিষ তোমরা গোপন করিয়া লইয়া চলিয়াছ, অপচ আমাকে দান (oetroi) দিবে না ?

ইহা ব্যতীত সূরদাসের বাৎসল্য রসের কবিতার সহিত পদাবলী সাহিত্যের বহু মিল দেখা যায়। এ স্থলে উভয়ের আদর্শ অবশ্য ভাগবতের দশম ক্ষন্ধ। বাৎসল্য রসে কোনও কোনও স্থলে সূরদাস বাঙ্গালী কবিকে ছাড়াইয়া উঠিয়াছেন। সূরদাসের কবিতায় বাৎসল্যের চিত্র আরও উচ্ছল, আরও মধুর।

মধুর রসের অভিব্যক্তি সূরদাস অপেক্ষা বাঙ্গালী কবির মধ্যেই প্রক্ষ্ট্, ইহা বলিতেই হইবে। সূরদাস ত শ্রীচৈতন্মের প্রভাব লাভ করেন নাই। সেই প্রেমাবতারের প্রেমতৃলিকা-স্পর্শে মধুরভাব যেমন বঙ্গের বৈঞ্চব কবিতায় ফুটিয়া উঠিয়াছে, পৃথিবীর আর কোনও কাব্য-সাহিত্যে সেরূপ হইয়াছে কি না সন্দেহ। ইহাতে সূরদাসের কোনও অপকর্ষ সূচিত হয় না। শ্রীকৃঞ্চের রূপ-বর্ণনায়, সূরদাসের শিল্পবিলাস প্রথম শ্রেণীর না হইলেও বিশেষ ন্যূন নহে। সূরদাসের শ্রীরাধিকা বলিতেহেন, "আমার প্রতি-লোমকৃপ যদি নয়ন হইত, তাহা হইলে কৃঞ্চের রূপ ভাল করিয়া দেখিতে পারিতাম।"

রোম জিতনে অঙ্গ, নৈন হোতে সঙ্গ, রূপ লেতী, নিদরি কহতি রাধা।

বান্ধালী বৈষ্ণব কবির রাধা বলিতেছেন:--

দেখিতে দেখিতে মনে হেন লয়। সকল অঙ্গে যদি নয়ান হয়॥—গোবিন্দদাস

দারুণ দৈব কয়ল তুহুঁ লোচন তাহে পলক নিরমাই। তাহে অতি হরিষে তুহুঁ দিঠি পূরল কৈছে হেরব মুখ চাই॥—রামানন্দ বস্থ

সখি, নিষ্ঠুর বিধাতা আমার তুইটি মাত্র নয়ন দিয়াছেন, তাহাতে আবার পলক স্থান্ত করিয়াছেন। শুধু তাহাই নহে, সেই রূপ দেখিলে অতিশয় হর্ষভরে আমার চক্ষু জলে পূর্ণ হয়। কেমন করিয়া সে চাঁদমুখ চাহিয়া দেখিব ? গ্রন্থকার সূরদাসের 'ভ্রমরগীতি' হইতে পদ উদ্ধৃত করিয়া শ্রীরাধার বিরহের একটি স্থানর ছবি দিয়াছেন। ভাগবতের দশম ক্ষন্ধে 'ভ্রমরগীতা' আছে। তাহাই অবলম্বন করিয়া সূরদাস তাঁহার 'ভ্রমরগীতিতে' ব্রজ্ঞগোপীর প্রেমের গভীরতা ও বিরহের উচ্ছ্বাস বর্ণনা করিয়াছেন। এরপ ধরণের পদ বৈষ্ণব কবিতার মধ্যে দেখিয়াছি বলিয়া মনে হয় না। এই প্রসঙ্গে কবি নিরাকার ব্রন্ধের উপাসনা অপেক্ষা শ্রামস্থানর নবন্টবরের ধ্যানের আনন্দ যে শ্রেষ্ঠ, তাহাই ব্রজ্ঞগোপীগণের মুখ দিয়া প্রতিপন্ন করিতে চেফা করিয়াছেন।

একটি লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, সূরদাসের পদে 'কৃষ্ণ' নামের উল্লেখ থাকিলেও শ্রাম ও কান্হ, হরি ও গোপাল নামের প্রাচুর্য্য দেখিতে পাওয়া যায়। ভাস 'দামোদর', 'নারায়ণ' নামই বেশী ব্যবহার করিয়াছেন। তুকারাম বিঠলনাথ বা বিঠোবা এই নামে শ্রীকৃষ্ণকে বন্দনা করিয়াছেন। বিভাপতির পদে 'মাধব' নামের প্রাচুর্য্য দেখিতে পাওয়া যায়। মীয়া বাইর কবিতায় 'গোপাল', 'নন্দলালা' এবং 'কান্হ' এই নামই বেশী দেখা যায়। বাঙ্গালী কবিরা সাধারণতঃ কৃষ্ণ নামের ভক্ত। চণ্ডীদাসের কৃষ্ণকীর্ত্তনে 'শ্রাম' নাম নাই। কাহ্ন (কৃষ্ণ) নামই বেশী ব্যবহৃত হইয়াছে। সূরদাস 'শ্রাম' নাম কোথা হইতে পাইলেন ? কৃষ্ণকীর্ত্তনের চণ্ডীদাস যদি সূরদাসের পূর্ববর্ত্তী হয়েন, তাহা হইলে শ্রাম নাম নিশ্চয়ই সূরদাস বঙ্গদেশ হইতে পান নাই।

সূরদাস একাধারে ভক্ত, রসিক, পণ্ডিত ও কবি ছিলেন। তিনি যে অন্ধ ছিলেন, তাহা জানা যায়। তিনি জন্মান্ধ ছিলেন, কিংবা যুবতীর রূপ দেখিবার জন্ম নয়ন ধাবিত হইয়াছিল বলিয়া তিনি সেই যুবতী কর্তৃক চক্ষ্ক উৎপাটিত করিয়া লইয়াছিলেন, তাহা ঠিক জানা যায় না। তবে তাঁহার প্রাণের দেবতার জন্ম অন্ধ-জীবনের একান্ত আশালোকহীন আবেগভরা আকুলতা আমাদিগের প্রাণের তন্ত্রীতে একটি ব্যথার স্থর তুলে—

> তোমাতে হেরিব আমার দেবতা, হেরিব আমার হরি, তোমার আলোকে জাগিয়া রহিব অনন্ত বিভাবরী। সূরদাসের প্রার্থনা—রবীন্দ্রনাথ।

# স্থভী

| f        | वेयग्र                   |                |       |     | পৃষ্ঠা     |
|----------|--------------------------|----------------|-------|-----|------------|
| ক। উপ    | ক্রমণিকা ···             | •••            | •••   | ••• | >          |
| (۶)      | হিন্দী সাহিত্যের উৎপত্তি | ও ক্রমোন্নতি   | •••   | ••• | 2          |
| (২)      | ব্ৰজ-ভাষা ···            | •••            | •••   | ••• | ¢          |
| (0)      | সূর-সাহিত্য              | •••            | •••   | ••• | ٩          |
| খ। সূর   | rl <b>সে</b> র জীবন-চরিত | •••            | •••   | ••• | >>         |
| গ। সূরা  | নাসের শিল্প · · ·        | •••            | •••   | ••• | 24         |
| ঘ। সূর-  | কবিতায় রস               | •••            | •••   | ••• | ২৬         |
| ঙ। সূর-  | সাগরে বাৎসল্য-রস         | •••            | •••   | ••• | ২৯         |
| (2)      | শ্রীকৃষ্ণের শৈশব লীলা    | •••            | •••   | ••• | ২৯         |
| (২)      | মাখম-চুরি                | •••            | •••   | ••• | ঞ          |
| চ। শৃঙ্গ | র রস •••                 | •••            | •••   | ••• | 8¢         |
| (2)      | সংযোগ-শৃঙ্গার            | •••            | •••   | ••• | 8¢         |
|          | ১। গোচারণ ও গোপীদে       | রে চিত্ত-বিকার | •••   | ••• | 8¢         |
|          | ২। রাধা-কৃষ্ণ            | •••            | •••   |     | <b>(</b> 0 |
|          | ৩। রাধার প্রেম           | •••            | • • • | ••• | ৬০         |
|          | ৪। দান-লীলা              | • • •          | •••   | ••• | ৬১         |
|          | ৫। রাধা-কৃষ্ণের প্রেম    | •••            | •••   | ••• | 99         |
|          | ৬। রাধার উৎকণ্ঠা         | •••            | •••   | ••• | 96         |
|          | ৭। রাস-লীলা              | •••            | •••   | ••• | ۲٦         |
|          | ৮। মান, ঝুলন ও বসন্ত     | •••            |       | ••• | ৯৩         |
| (২)      | বিয়োগ-শৃঙ্গার           | •••            | •••   | ••• | ৯৬         |
|          | ১। গোপী-বিরহ             | •••            | •••   | ••• | ৯৬         |
|          | ২। ভ্রমর-গীতি            | •••            | •••   | ••• | > 8        |
| ছ। শা    | ন্ত রস                   | •••            | •••   | ••• | ১১৬        |
| জ। উ     | শসংহার <sub>।</sub> ···  | •••            | •••   | ••• | ऽঽ३        |

## ভক্তপ্রবর মহাকবি সুরদাস

জীবনী ও কাব্যালোচনা \*

শ্রীনলিনীমোহন সাম্যাল, এম. এ., লিখিত

#### ক। উপক্ৰমণিকা

### (১) হিন্দী সাহিত্যের উৎপত্তি ও ক্রমোন্নতি

১১৯১ খুফান্দে মুসলমানগণ কর্ত্ব দিল্লী-বিজয়ের পর যদিও অনেক হিন্দুরাজ্য লুপ্ত হইয়াছিল এবং রাজস্থানের অনেক স্থান্ট ছুর্গ মুসলমান-করায়ন্ত হইয়াছিল, তথাপি সমগ্র রাজপুত জাতি সম্পূর্ণরূপে তাহাদের কবলে পতিত হয় নাই। এই বিপ্লবের সময়েই উত্তর-ভারতবর্ষের প্রাদেশিক ভাষাসমূহের অভ্যুদয় হয়। এই সময়ে রাজস্থানেই অধিক চাঞ্চল্য দৃষ্ট হইয়াছিল। প্রত্যেক রাজপুত নরপতিকে স্বীয় স্বাধীনতা রক্ষার জন্ম অশেষ চেফা করিতে ও সর্ববদাই যুদ্ধ-বিগ্রহে নিযুক্ত থাকিতে হইয়াছিল। প্রত্যেক হিন্দুরাজসভায় এক বা ততোধিক ভাট বা চারণ থাকিত। তাহারা নিজ নিজ রাজার ও রাজবংশের বীরত্বকাহিনী লিপিবদ্ধ করিয়া বীণার সাহায়্যে ঐ সকল গাথা রাজসভায় ও অন্যত্র গান করিত। এই উত্তেজনার সময়ে এই রাজকবিদিগকে রচনার জন্ম বিষয়ের অভাব অনুভব করিতে হয় নাই এবং স্থ স্ব রাজাদের নিকট হইতে যথেষ্ট উৎসাহ ও সাহায়্য লাভ করিয়া তাহায়া নিজ নিজ রচনার উৎকর্ষ-সাধনে যত্নপর হইয়াছিল। ভাট বা চারণদের গীতিকাব্যসমূহই হিন্দী সাহিত্যের আদি রচনা এবং মহায়াজ পৃথীয়াজের সভাকবি চন্দবরদাই-ই ঐ সকল কীর্ত্তি-গাথা-রচয়্যিতাদের মধ্যে স্বর্বশ্রেষ্ঠ ।

খৃষ্ঠীয় পঞ্চদশ শতাব্দীর প্রারম্ভে হিন্দী সাহিত্যে এক নূতন বিকাশের সূত্রপাত হয়। উত্তর-ভারতে এই সময়ে যে ধর্ম্মান্দোলন উপস্থিত হয় তাহাই

এই প্রবন্ধ কলিকাতা পোএট্রী সোসাইটীতে এবং বঙ্গীয় সাহিত্য-পরিষদে পঠিত।

ইহার মূল। মুসলমান-বিজয়ের পরবর্ত্তী কয়েক শতাব্দী ধরিয়া হিন্দুদের অবস্থা অতি শোচনীয় হইয়া উঠিয়াছিল। পাঠান রাজত্বকালে মুসলমানেরা হিন্দুদের উপর অনেক অত্যাচার করিয়াছিল। অনেক দেবমন্দির উৎপার্টিত ও চুর্ণীকৃত হইয়াছিল, অনেক দেব-দেবী-মূৰ্ত্তি অসম্মানিত হইয়াছিল এবং অনেক শাস্ত্ৰ-গ্রন্থাদি নষ্ট হইয়াছিল। হিন্দুরা তখন ভয়ে শক্ষিত থাকিত। তাহাদের মধ্যে অনেকে বাধ্য হইয়া মুসলমান ধর্ম্মে দীক্ষিত হইয়াছিল। এই তুর্দ্ধিনে উত্তর-ভারতে যে কয়েকটা ধর্মান্দোলন উপস্থিত হইয়াছিল, তাহাদ্বারা মৃতপ্রায় হিন্দুধর্ম্ম আবার সজীব হইয়া উঠিয়াছিল। শঙ্করাচার্য্যের অবৈতবাদের যতই যৌক্তিকতা থাকুক না কেন, তাহা জনসাধারণের হৃদয়গ্রাহী হয় নাই। সেই জন্ম কয়েক শতাব্দী পরে রামানুজ তাঁহার বিশিষ্টাহৈতবাদের মত প্রচার করিয়া সহজেই সাফল্য লাভ করিয়াছিলেন। ঈশ্বরের সহিত একত্ব লাভ করিবার আশা মানুষের মনকে সন্তোষ দিতে পারেনা। সে এমন একটা দেবতা চায় যাহাকে সে সহজে অনুভব করিতে পারে, যাহার উপর সে স্থায়গ্রথে সকল সময়ে নির্ভর করিতে পারে, যাহাকে সে তাহার অভাব-অভিযোগ জানাইতে পারে, যাহাকে সে সেবাভক্তি করিতে পারে, যাহাকে সে হৃদয়ের সহিত ভাল-বাসিতে পারে। রামানুজের ধর্ম্মে ঈশ্বর সেব্য, মানুষ সেবক। প্রায় সকল প্রধান প্রধান ধর্ম্মতে এই ভাবটা বিছমান। মৃত্যুর পর শিব হইতে পারিব এই আশা অপেক্ষা বৈকুণ্ঠে যাইয়া ঈশ্বর-সান্নিধ্য লাভ করিব এই আশা অধিক তৃপ্তিকর। এইরূপ ধর্ম্মই মনুষ্যের হৃদয়গ্রাহী।

যে ধর্ম্মান্দোলন পঞ্চদশ শতাব্দীর প্রথম ভাগে আরম্ভ হয় তাহাতে এইরূপ মতই প্রচারিত হইয়াছিল। এতাবৎকাল পর্য্যন্ত ব্রাহ্মণেরা ব্রাহ্মণেতর
জাতিদিগকে ধর্ম্মচর্চা হইতে এক প্রকার বঞ্চিত করিয়াই রাখিয়াছিলেন,
কিন্তু এই সময়ের ধর্মপ্রবর্ত্তকেরা সকল শ্রেণীর মধ্যে তাঁহাদের ধর্ম্মনত প্রচার
করিয়া সকলকে সমভাবে ধর্ম্মে অধিকার দিতে লাগিলেন। তাঁহাদের ধর্ম্মগ্রন্থগুলি সংস্কৃত ভাষায় লিপিবদ্ধ না হইয়া, দেশীয় ভাষায় লিখিত হইতে লাগিল।
ইহার ফলে হিন্দী সাহিত্য উত্তরোত্তর উন্নতি লাভ করিতে সমর্থ হইল।

এই সময়ের ধর্ম্মান্দোলন চারিটা বিভিন্ন ধারায় প্রবাহিত হইয়াছিল। তুইটা ধারায় সাকারোপাসনার এবং তুইটাতে নিরাকারোপাসনার পোষকতা হইতে লাগিল। সাকরোপাসনার তুইটা ধারার একটাতে রাম-ভক্তি ও অপরটাতে কৃষ্ণ-ভক্তি প্রচারিত হইতে থাকিল। উভয়েই অবতারবাদ স্বীকৃত হইল এবং

মূর্ত্তিপূজা প্রবর্তিত হইল। উভয় সম্প্রদায়ই বেদ এবং পুরাণ মান্ত করিত।
নিরাকারবাদীরা অবতারবাদ স্বীকার করিত না এবং মূর্ত্তিপূজার বিরোধী ছিল,
যদিও তাহারা তাহাদের মতের পোষকতার জন্ত কথনো কখনো পৌরাণিক
আখ্যানসমূহ হইতে উদাহরণ উপস্থিত করিত। নিরাকারবাদ বা নির্তুণধারা
তুই শাখায় বিভক্ত হইয়াছিল। প্রথম—জ্ঞানাশ্রয়ী শাখা, এবং দিতীয়—শুদ্ধ
প্রেমমার্গী (অর্থাৎ সূফীদিগের) শাখা। জ্ঞানাশ্রয়ী শাখার মূলস্তম্ভ কবীর সাহেব।
তিনি একজন অদ্বিতীয় প্রতিভাসম্পন্ন, নির্ভীক ধর্ম্মপ্রচারক ছিলেন। তাঁহার
মতকে ভিত্তি করিয়া উত্তর-ভারতে পঞ্চদশ শতাব্দীর মধ্যভাগ হইতে সপ্তদশ
শতাব্দীর শেষ পর্যান্ত পর পর অনেকগুলি ধর্ম্মস্প্রদায় গঠিত হইয়াছিল—
যথা, নানকপন্থী, দাত্বপন্থী, লালদাসী, সাধ, চরণদাসী, শিব-নারায়ণী, রাম-সনেহী,
প্রাণ-নাথী। এই সকল সম্প্রদায়ের প্রবর্তকর্গণ ও শিশ্বমগুলী হিন্দী ভাষায়
অসংখ্য কাব্যগ্রন্থ রচনা করিয়া গিয়াছেন। এই সকল কাব্যগ্রন্থ শান্তরসাত্মক
এবং ভক্তির মাহাত্ম্য-কীর্তনকারী।

উত্তর-ভারতের ধর্ম্ম্য পুনরুত্থানের ইতিহাসে মহাত্মা রামানন্দের নাম অতি উচ্চ। এই মহাত্মা সম্ভবতঃ ১৪০০ হইতে ১৪৭০ খৃষ্টাব্দ পর্যন্ত জীবিত ছিলেন। তিনি রাম-নামে ঈশ্বরোপাসনার প্রবর্ত্তক ছিলেন এবং প্রচার করিতেন যে জীবদেহধারণের ক্রেশ হইতে মুক্ত করিতে রাম ভিন্ন অন্য কেহ সমর্থ নহে। রামে অন্যা ভক্তি ভিন্ন কেহ মোক্ষ লাভ করিতে পারে না। রামানন্দের শিয়েরা হিন্দী ভাষায় পুস্তক লিখিয়া তাঁহাদের ধর্ম্মমত প্রচার করিতেন। এ সকল পুস্তক কবিতায় রচিত। ভারতবর্ষ ইংরাজাধিকৃত হওয়ার পূর্বের প্রায় সকল গ্রন্থই পত্যে রচিত হইত। ভক্তপ্রবর মহাকবি তুলসীদাস এই সম্প্রদায়ভুক্ত।

মহাত্মা ক্বীর রামানন্দের শিশু ছিলেন, কিন্তু মহারাষ্ট্রদেশীয় ভক্ত নামদেবের অনেক পরিমাণে অনুকরণ করিয়াছিলেন। ক্বীর ঈশরকে রাম, আল্লা ইত্যাদি বহু নামে অভিহিত করিতেন এবং নিজ গুরুর অনুসরণ করিয়া রাম-ভক্তির মহিমা প্রচার করিতেন। কিন্তু তাঁহার রাম-ভক্তি ভিন্ন প্রকারের ছিল। সে ভক্তি বিষ্ণুর অবতার রামের প্রতি অর্পিত না হইয়া নিগুণ নিরাকার ব্রহ্মে অর্পিত হইত। ক্বীর সাহেব রাশীকৃত হিন্দী ক্বিতার রচয়িতা।

প্রেমমার্গী বা সূফী সম্প্রাদায়ে কয়েকজন ফকির কবি ছিলেন। যথা— মলিক মহম্মদ জায়সী, কুতুবন, মঞ্জন, ওস্মান, শেখ নবী, কাসিম শাহ, নূর মহন্দদ, ফাজিল শাহ। ইঁহারা সকলেই প্রেমগাথা রচনা করিয়া দেখাইতে চেফা করিয়াছেন যে, যে প্রেমতত্ত্বের আভাস লৌকিক প্রেমে পাওয়া যায় তাহারই উৎকর্ষের দারা ঈশ্বরের সহিত মিলিত হওয়া যাইতে পারে। স্ফীদের মতে সমস্ত জগৎ এমন একটা রহস্থময় প্রেমসূত্রে আবদ্ধ যাহাকে অবলম্বন করিয়া জীব প্রেমমূর্ত্তি ভগবান্কে পাইবার পথে পোঁছিতে পারে। সূফীরা সমস্ত রূপেই ভগবানের প্রচছন জ্যোতি দেখিয়া মুগ্ধ হয়। মলিক মহম্মদ জায়সী 'পদ্মাবত' নামক কাব্য রচনা করিয়া হিন্দী সাহিত্যে অক্ষয় নাম রাথিয়া গিয়াছেন। কবীর, তুলসীদাস ও সূফী কবিরা হিন্দী ভাষার অউধী উপভাষায় (অর্থাৎ বোলীতে) তাঁহাদের গ্রন্থ রচনা করিয়াছেন।

কৃষ্ণের উপাসনা বহু শতাব্দী পূর্বব হইতে প্রবর্ত্তিত ছিল। এই সময়ের ধর্ম্মান্দোলনের প্রভাবে ইহা শক্তিসঞ্চার করিয়া প্রবল হইতে লাগিল। এই সম্প্রদায়ের ধর্ম্মমতও কবিতায় রচিত হইয়া হিন্দী সাহিত্যের পুষ্টি-সাধন করিয়াছিল। নিম্বার্ক "দশশ্লোকী" নামক স্তোত্রে রাধাকে কৃষ্ণের মূলপ্রাকৃতি বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। তাহা এই—

অথেতু বামে বৃষভানুজাং মুদা বিরাজমানমনুরূপসোভগাম। সখীসহক্রৈঃ পরিসেবিতাং সদা স্মারেম দেবীং সকলেফকামদাম॥

নিম্বার্ক ১১৬২ খুফীন্দে জন্মগ্রহণ করেন। অতএব তিনি জয়দেবের সমসাময়িক। রাধাকৃষ্ণবিষয়ক রচনা জয়দেবের সংস্কৃত কাব্য গীত-গোবিন্দে পাওয়া যায় । বিষ্ণুপুরাণে, বায়ুপুরাণে বা ভাগবতে রাধার উল্লেখ নাই। খুষ্ঠীয় পঞ্চদশ শতাব্দীর মধ্যভাগে গুজরাট দেশে নরসিংহ মেহতা নামক একজন কবি গুজরাতী ভাষায় রাধাকৃষ্ণবিষয়ক অনেকগুলি গীতি-কবিতা রচনা করেন। এই সময়ের কিছুপূর্বেব বঙ্গদেশে চণ্ডীদাস ও মিথিলায় বিভাগতি রাধাকৃষ্ণের লীলা সম্বন্ধে অতি সরস গীতিকাব্য লিখেন এবং কিছু পরে রাজপুতনায় মীরাবান্ট নামক ভক্ত স্ত্রীকবি ব্রজভাষায় বালকৃষ্ণবিষয়ক, ভক্তিপূর্ণ অনেকগুলি অতি মধুর ভজন রচনা করেন।

রাধাকৃষ্ণবিষয়ক ধর্ম্মতের প্রচারকার্য্যে শ্রীমৎ বল্লভাচার্য্য শীর্ষস্থানীয়। এই দক্ষিণী ব্রাহ্মণ ১৪৭৯ খৃষ্টাব্দে কাশীতে জন্মগ্রহণ করেন। ইনি মথুরার নিকট গোকুলে শ্রীকৃষ্ণের মূর্ত্তি প্রতিষ্ঠিত ক্রিয়া ভারতবর্ষের নানাস্থানে স্বীয় মত প্রচার করিতে থাকেন। ১৫৩১ খুফান্দে ইঁহার মৃত্যু হয়। ইহার পুত্র বিট্ঠলনাথ (১৫১৫-১৫৮৫ খঃ) বল্লভাচার্য্য-সম্প্রদায়ের নেতা হয়েন। তাঁহার পিতার চারিজন শিশু ও তাঁহার নিজের চারিজন শিশু ব্রজভাষায় রাধাকৃষ্ণের লীলাবিষয়ক অনেকগুলি উচ্চ অঙ্গের কাব্য রচনা করেন এবং গোস্বামী বিট্ঠলনাথ এই আট জনকে "অফ্টছাপ" নামে অভিহিত করেন। ইহার পর হইতে ব্রজভাষায় রাধাকৃষ্ণের লীলাবিষয়ক অসংখ্য কাব্য রচিত হইতে থাকে এবং হিন্দী ভাষার ব্রজবোলীই কাব্যরচনার সর্কোন্তম ও সর্কোপ্যোগী ভাষা বলিয়া গণ্য হয়।

অফছাপের কবিদিগের মধ্যে বল্লভাচার্য্যের চারি শিশ্রের নাম স্থ্রদাস, কৃষ্ণদাস পয়-আহারী, পরমানন্দদাস ও কুস্তনদাস, এবং বিট্ঠলনাথের চারি শিশ্রের
নাম চতুর্ভুজদাস, ছীত স্বামী, নন্দদাস ও গোবিন্দদাস। ইহাদের মধ্যে সূরদাসই
সর্বব্যেষ্ঠ। নন্দদাসও একজন মন্দ কবি ছিলেন না।

### (২) ব্ৰজভাষা

সূরদাস তাঁহার কবিতা ব্রজভাষায় রচনা করিয়াছেন। এই ব্রজভাষা ব্রজমণ্ডলের ভাষা। ব্রজমণ্ডল বলিতে মথুরা, বৃন্দাবন ও তন্নিকটবর্ত্তী প্রদেশ। মথুরা জেলায়, আলিগড় জেলায়, আগ্রা জেলায়, এটাওয়া জেলায়, করোলীতে, ভরতপুর রাজ্যে, ধোলপুর রাজ্যে, গোয়ালিয়র রাজ্যের পর্বিভাগের সাধারণ লোকের মধ্যে ব্রজভাষা প্রচলিত। আজকালকার সাহিত্যিক হিন্দী ভাষা বা 'খাড়ী বোলী' দিল্লী ও মিরাটের ভাষা। খাড়ী বোলী হইতে ব্রজভাষার কিছু প্রভেদ আছে।

ব্রজভাষায় ঐকার ও ঔকারের উচ্চারণ যথাক্রমে 'অয়' ও 'অও' এর স্থায়, যথা দৈ = দয়, হৌ = হও। কিন্তু গৈয়া, কোয়া ইত্যাদি শব্দের উচ্চারণ সংস্কৃত উচ্চারণের স্থায়, কারণ এই সকল শব্দে ঐকার ও ঔকার অন্তঃত্ব 'য়' ও 'ব'-এর পূর্বের। কর্ম্মকারকের 'কো', 'কো' এবং অধিকরণ কারকের 'মেঁ' 'মেঁ' হইয়া য়ায়। 'য়াহি', 'বাহি' ইত্যাদি প্রায় 'য়ায়', 'বায়' হইয়া য়ায়, অর্থাৎ 'হি' ত্থানে 'য়' হয়। এই ভাষার প্রধান বিশেষত্ব এই যে ইহার আকারান্ত পুংলিক্ত একবচন বিশেষ, বিশেষণ ও ভূত:কালের কৃদন্ত পদ এবং অনেক সময়ে বর্তুমান কালের কৃদন্ত পদ একবচনে ওকারান্ত হইয়া য়ায়, যেমন ছোড়ো, কছো,

গায়ো, কর্তো ইত্যাদি। প্রাকৃত ঘোড়ও হইতে ঘোড়া হইয়াছে। কথিতঃ = কহিঅউ = কহো। গতঃ = গঅউ = গায়ো। ভূত কালের সকর্মাক ক্রিয়ার সহিত কর্ত্তায় 'নে' লাগে এবং কর্ম্মের সহিত ক্রিয়ার অন্বয় হয়।

ব্রজভাষা খাড়ী বোলী অপেক্ষা মধুর বলিয়া কবিতার বিশেষ উপযোগী। ইহার এক বিশেষত্ব এই যে কবিরা প্রয়োজনাত্মসারে শব্দগুলিকে পরিবর্ত্তিত করিয়া লইতে পারেন, যেমন 'হৃদয়' স্থানে 'হিয়', 'ঘোড়া' স্থানে 'ঘোরো', 'এক' স্থানে 'ইক', 'দিবস' স্থানে 'গ্রোস', 'নয়ন' স্থানে 'নেন', 'পয়' স্থানে 'পে', 'অয়্যত্র' স্থানে 'অনত' ইত্যাদি। নয়টী রসের সকল রসই ব্রজভাষায় প্রকাশিত হইতে পারে। এই ভাষা কোমল বলিয়া ইহালারা বীররসাত্মক কবিতা রচিত হইতে পারে না এমত নহে। আউধী ভাষায় বীররস উত্তমরূপে ব্যক্ত হয় না বলিয়া, কবিতাবলী রামায়ণে বীররসের কবিতা লিখিবার জন্ম তুলসীদাসকে ব্রজবোলীর শরণাগত হইতে হইয়াছে। ঐ গ্রন্থ হইতে বীররসের একটী উদাহরণ নিম্নে প্রদত্ত হইল।—

কতহুঁ বিটপ ভূধর উপারি, পর সেন বরক্খত।
কতহুঁ বাজি সোঁ বাজি মর্দি, গজরাজ করক্খত॥
চরণ চোট চটকন চকোট অরি, উরসির বজ্জত।
বিকট কটক নিদ্দরত বীর, বারিদ জিমি গজ্জত॥
লঙ্গুর লপেটত পটকি ভট, 'জয়তি রাম জয়' উচ্চরত।
তুলসীস প্রন্নদন অটল যুদ্ধ, কুদ্ধ কোতুক করত॥

হনুমান্ কোথাও বৃক্ষ ও পর্ববত উৎপাটিত করিয়া শক্রসেনার উপর বর্ষণ করিতেছেন, কোথাও ঘোটকদারা ঘোটক মর্দ্দন করিতেছেন, এবং কোথাও হস্তিসমূহকে কর্ষণ করিতেছেন। কোথাও শক্রদের বক্ষেও মস্তকে তাঁহার চরণের আঘাত ও চপেটাঘাতের প্রহার লাগিতেছে। কোথাও মেঘের গ্রায় গর্জ্জন করিতে করিতে রাক্ষসদিগের ভয়ঙ্কর সেনা বিদারণ করিতেছেন, কোথাও যোদ্ধ্নণাকে লাঙ্গুলদারা বেষ্টন করিয়া পৃথিবীতলে নিক্ষেপ করিতেছেন, এবং কোথাও রামচন্দ্রের জয়ধ্বনি করিতেছেন। হে তুলসীদাসের প্রভু (রামচন্দ্র), যুদ্ধে অটল বায়পুত্র (হুমুমান্) রণস্থলে ক্রোধে কৌতুক করিতেছেন।

আদিরসের বর্ণনায় হিন্দীর কোনো উপভাষাই ব্রজবোলীর ন্যায় উপযোগী নয়। হিন্দী সাহিত্য ব্রজভাষায় লিখিত শৃঙ্গাররসাত্মক কবিতায় পরিপূর্ণ।

# (৩) দূর-দাহিত্য

খৃষ্ঠীয় বোড়শ শতাব্দীর প্রারম্ভ হইতে সপ্তদশ শতাব্দীর মধ্যভাগ পর্যন্ত হিন্দী সাহিত্যের উৎকর্ষ ও সমৃদ্ধির কাল। এই কালকে হিন্দী সাহিত্যের মধ্যাহ্ন-কাল বলা যাইতে পারে। বৈশুব সম্প্রদায়ের প্রাসিদ্ধ আচার্য্যা, কবি ও ভক্তদের আবির্ভাব এই সময়েই হইয়াছিল। কবিশ্রোষ্ঠ ভক্ত-শিরোমণি সূরদাস ও তুলসীদাস এই যুগকে অলঙ্কত করিয়াছিলেন। 'সূরসারাবলী' নামক সূরদাসরচিত একখানি গ্রম্থের একটী পদে পাওয়া যায় যে তিনি এক লক্ষ পদ রচনা করিয়াছিলেন—

> শ্রীবল্লভ গুরু তত্ত্ব স্থনায়ো, লীলাভেদ বতায়ো। তা দিনতেঁ হরিলীলা গায়ী, এক লচ্ছ পদবন্দ। তাকো সার 'সূরসারাবলি' গাবত অতি আনন্দ॥

আমার গুরু শ্রীবল্লভ আমাকে হরিতত্ত্ব শুনাইয়াছিলেন এবং লীলারহস্থ বলিয়াছিলেন। সেই দিন হইতে আমি এক লক্ষ পদবদ্ধ হরিলীলা গাইয়াছি। তাহারই সার সূরসারাবলী অতি আনন্দে গাহিতেছি।

ইহা স্বীকার্য্য যে তিনি অসংখ্য পদ রচনা করিয়াছিলেন, কিন্তু তাহাদিগকে গণনা করিবার স্থবিধা পাইরাছিলেন কিনা সন্দেহ; অনেক পদ লিথিয়াছিলেন বিলয়া হয় তো সূরদাসের মনে বিশ্বাস জন্মিয়াছিল যে তিনি এক লক্ষ পদের কমলেখন নাই। যদি সত্যসত্যই তিনি এক লক্ষ পদ লিথিয়া থাকেন, তাহা হইলে তাহার সামান্য অংশমাত্র আজ পর্য্যন্ত আবিষ্কৃত হইয়াছে। আধুনিক 'সূরসাগর' প্রস্তে যে সকল পদ পাওয়া যায় তদপেক্ষা অধিক পদ লেখার আবশ্যকতা দেখা যায় না, কারণ এত অধিক সংখ্যক পদের অপ্রাপ্তিহেতু কোনো লীলার বিবরণের অঙ্গহানি হয় নাই। সূরদাস নিম্নলিখিত কয়েকখানি প্রন্তের নির্মাতা বলিয়া কথিত হন—(১) সূরসাগর (২) সূরসারাবলী (৩) সাহিত্য-লহরী (৪) ব্যাহলো এবং (৫) নলদময়ন্তী। শেষোক্ত তুইখানি গ্রন্থ আজ পর্য্যন্ত আবিষ্কৃত হয় নাই। স্থতরাং এই গ্রন্থবিয়ের অস্তিত্ব সম্বন্ধে ঘোর সন্দেহ আছে। 'ব্যাহলো' কোন্ বিষয় অবলম্বন করিয়া রচিত হইয়াছিল কেহ বলিতে পারে না। সূরদাসলারা 'নলদময়ন্তীর' রচনাও সম্ভব বলিয়া বোধ হয় না, কারণ তাঁহার ন্যায় ভক্ত যে ভক্তিবিয়য়ক কবিতা ছাড়িয়া কোন পার্থিব বিয়য়ে মনঃসংযোগ করিয়াছিলেন

ইহা যুক্তির বহির্গত। তুলসীদাসও ভক্তিবিষয়ক কবিতা ব্যতীত অন্য কোনো কবিতা লেখেন নাই।

যে গ্রন্থগুলি আজ পর্যান্ত আবিষ্কৃত হইয়াছে তাহাতে সূরদাসের ব্যক্তিত্বের ছাপ স্পান্ট। তাঁহার সর্বপ্রসিদ্ধ গ্রন্থ 'সূরসাগর'। ইহা রামায়ণ, ইলিয়ড, প্যারাডাইস্ লন্ট, মেঘনাদবধ ইত্যাদির স্থায় Epic মহাকাব্য নয়। তিনি ভক্তির আবেশে বিহুবল হইয়া এক এক সময়ে ভগবানের এক এক লীলার পদ রচনা করিয়া গান করিতেন। স্থতরাং একই বিষয়ের বা একই ভাবের ছই বা ততোধিক পদ সূরসাগরে পাওয়া যায়। সূরসাগরে শ্রীমন্ভাগবতের ক্রম অনুসরণ করা হইয়াছে। ভাগবতের ক্রমগুলির যে যে অংশ ভগবানের লীলা-সম্পৃক্তি, সেই সেই অংশ লইয়াই তাঁহার ভজনগুলি রচিত, তন্মধ্যে অধিকাংশই দশম ক্রমের পূর্বেভাগ অর্থাৎ শ্রীকৃষ্ণের বাল্য বা ব্রজলীলা অবলম্বন করিয়া লিখিত। তবে এই সকল পদ যে কেবল ভাগবতের আধারেই লিখিত হইয়াছে তাহা বলা যায় না, কারণ ভাগবতে রাধার নাম কোনো স্থলে দৃষ্ট হয় না। দানলীলা-প্রসঙ্গও তাহাতে নাই। সম্ভবতঃ রাধার নাম জয়দেবের গীত-গোবিন্দ ও প্রচলিত কিংবদন্তী হইতে গৃহীত হইয়াছে।

সূরদাস লক্ষাধিক পদ রচনা করিয়াছিলেন বলিয়া শুনিতে পাওয়া যায়।
সূরসাগরের কয়েকটা সংস্করণ প্রকাশিত হইয়াছে, তন্মধ্যে নওল কিশোর প্রেসের
সংস্করণে অইচাপের অভ্যান্ত কবিদের পদও স্থানলাভ করিয়াছে। কলিকাতার
বঙ্গবাসী প্রেসের সংস্করণটা সম্পূর্ণ নয় এবং ছুম্প্রাপ্য। এক্ষণে বোম্বাইয়ের
বেস্কটেশ্বর প্রেসের সংস্করণের উপরই নির্ভর করিতে হয়। ইহাও সন্তোষজনক
নহে। ইহা জনপ্রমাদে পরিপূর্ণ। কোনো সংস্করণেই চারি পাঁচ হাজার
পদের অধিক পাওয়া যায় না। বোম্বাই সংস্করণের পদসংখ্যা ৪,১৩৯, কিন্তু
ইহাতে তু' চারিটা পদ ছুইবার ছাপা হইয়াছে। উপস্থিত সংগ্রহগুলি হইতে
বাছিয়া লইয়া যদি একটা নূতন শুদ্ধ সংস্করণ প্রকাশ করা যায় তাহা হইলেও
ছয় সহস্রের অধিক পদ তাহাতে স্থান লাভ করিবে না।

সূরসাগর সত্যসত্যই একখানি অপূর্বব গ্রন্থ। ইহা প্রেম, কাব্য ও সঙ্গীতের ত্রিবেণীরূপে মিলিত হইয়া অবশেষে সাগরে পরিণত হইয়াছে। ইহা রত্নাকর— ইহার এক একটা পদ এক একটা রত্ন। যে সকল পদ আজ পর্য্যন্ত আবিষ্কৃত হইয়াছে তাহাদেরই সংখ্যা দেখিয়া বিশ্বিত হইতে হয় এবং তাহা হইতেই সূরদাস কবিশ্রেষ্ঠ বলিয়া প্রমাণিত হইয়াছেন। ভক্তেরা তাঁহার সূরসাগর মন্থন করিয়া হরিভক্তিরূপ অমৃতের আস্বাদন করেন। কাব্যরসিক ব্যক্তিগণ তাহাতে ডুব দিয়া যে সকল রত্ন উদ্ধার করেন তাহাদের উচ্ছল্যে তাঁহারা বিমৃশ্ব হন। সঙ্গীতপ্রিয় ব্যক্তিদের তো কথাই নাই, তাঁহারা এক এক পদোর্ম্মির নর্তুনে আত্মসমর্পণ করিয়া বিহুলল হইয়া যান।

সূরসারাবলী সূরসাগরের সূচীগ্রন্থ-স্বরপ। ইহাতে ১,১০৭টা পদ আছে। 'সাহিত্যলহরী'কে সূরসাগরের অংশ বলা যাইতে পারে। সূরসাগরের গৃঢ়ার্থ পদগুলিকে বাছিয়া লইয়া তাহাদের সহিত আরও কতকগুলি ঐরপ পদ সংযুক্ত করিয়া সাহিত্যলহরী নির্দ্মিত হইয়াছে। এই গৃঢ়ার্থ পদগুলির 'দৃষ্টিকৃট' নাম দেওয়া হইয়াছে। ঐ দৃষ্টিকৃট পদগুলি যমকে পরিপূর্ণ। 'সারক্ত' শব্দটী সূরদাসের অত্যন্ত প্রিয়। এই শব্দটী স্রসাগরের যেখানে সেখানে পাওয়া যায় এবং নানা অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে। টীকার সাহায়্য ভিন্ন দৃষ্টিকৃট পদগুলির অর্থ করা প্রায় অসম্ভব। ইহাদের রচনায় স্থরদাসকে অনর্থক অনেক পরিশ্রম করিতে হইয়াছে। তিনি অনেক বাক্চাতুরী দেখাইয়াছেন সত্য, কিন্তু আশ্চর্মের বিষয় এই যে এরপ ভক্ত কবিও হাম্মজনক আড়ম্বর দেখাইবার প্রলোভন ত্যাগ করিতে পারেন নাই। বালকদের পক্ষে ইহাদের অর্থান্থেন চিন্তাকর্ষক হইতে পারে। নিম্নে দৃষ্টিকৃটের ছুইটী উদাহরণ প্রদন্ত হইল:—

১। অদ্ভূত এক অনুপম বাগ।

যুগল কমল পর গজ ক্রীড়ত হৈ, তা পর সিংহ করত অনুরাগ।

হরি পর সরবর সর পর গিরিবর, ফুলে কঞ্জ পরাগ।

রুচির কপোত বসে তা উপর, তা উপর অমৃত ফল লাগ।

ফল পর পুত্রপ পুত্রপ পর পল্লব, তাপর স্থকপিক মৃগমদ কাগ।

খঞ্জন ধনুষ চক্রমা উপর, তা উপর ইক মণিধর নাগ।

অল্প অল্প প্রতি ঔর ঔর ছবি, উপমা তাকো করত ন ত্যাগ।

সূরদাস প্রভু পিয়ত স্থধারস, মানোঁ অধরনিকে বড় ভাগ॥

্রিথানে এক উভানের বর্ণনাচ্ছলে সূরদাস শ্রীরাধিকার রূপের বর্ণনাকরিতেছেন]। একটা অদ্ভুত অনুপম বাগান দেখিলাম। সেই বাগানে চুইটাকমলের উপর চুইটা হস্তী ক্রীড়া করিতেছে (অর্থাৎ রাধার চুইটা চরণকমলের উপর হস্তিশুপ্তসদৃশ চুইটা উরু বিরাজিত)। তত্নপরি সিংহ (অর্থাৎ রাধিকার কটিদেশ সিংহের কটির ভায় সূক্ষ্ম)। তাহার উপর সরোবর (অর্থাৎ রাধার

#### নলিনীমোহন সাম্যাল

নাভিদেশ সরোবরের ভায় গভীর )। তাহার উপর গিরিবর ( অর্থাৎ রাধিকার স্তনদ্বয় পর্ববতের ভাষ উচ্চ ), এবং তাহা প্রস্ফুটিত কমলের ভাষ পরাগযুক্ত। ভত্নপরি কপোত ( অর্থাৎ রাধিকার গ্রীবা কপোতের কণ্ঠের স্থায় স্থগঠিত )। তাহার উপর অমৃতফল লাগিয়া আছে (অর্থাৎ রাধিকার মুখের সৌন্দর্য্য অমৃত-আস্বাদনের মাধুর্য্যের তায়)। ফলের উপর পুষ্প ও পুষ্পের উপর পন্নব ( অর্থাৎ রাধিকার মুখের নিম্নাংশে চিবুক এবং তত্নপরেই অধরোষ্ঠ )। তাহার উপর শুক (অর্থাৎ রাধিকার নাসিকা শুকের চঞ্চুর ত্যায় ক্রমশঃ সূক্ষ্ম ও দীর্ঘ)। মুখের মধ্যে পিক (অর্থাৎ রাধিকার স্বর কোকিলের স্বরের ভার মধুর)। ললাটে মৃগমদ (অর্থাৎ কস্তুরীর ফেঁটা)। মুখের আর এক স্থলে খঞ্জন ( অর্থাৎ রাধিকার নেত্র খঞ্জনের স্থায় চঞ্চল )। 'কাগ' বোধ হয় রাধিকার কাকপক্ষক বা চুলের ঝাঁপ্টা। [ধুকুকের সহিত রাধার জ্রুর তুলনা করা হইয়াছে]। ধনুর উপর চন্দ্রমা (এক প্রকারের অর্দ্ধচন্দ্রাকৃতি টীপ )। তাহার উপর এক মণিধর নাগ ( অর্থাৎ রাধিকার বেণী সর্পাকৃতি ও মণিজড়িত)। প্রত্যেক অঞ্চের যে ভিন্ন ভিন্ন শোভা, তাহার উপমার অভাব নাই। হে সূরদাসের প্রভু, স্থারস পান কর, এবং ইহা তোমার অধরের অত্যন্ত ভাগ্য বলিয়া মনে করিও।

২। রাধে, হরি রিপু কোঁা ন জুরাবতি।

মেরু-স্থাপতি তাকে পতিস্তুত, তাকো কোঁা ন মনাবতি।
হরি বাহন তা বাহন উপমা, সো তৈঁ ধরে দূঢ়াবতি।
নব অরু সাত বীস তোহিঁ সোভিত, কাহে গহরু লগাবতি।
সার্গ বচন কহো করি হরি কো, সার্গ বচন ন ভাবতি।
সূরদাস প্রভু দরস বিনা তুব, লোচন নীর বহাবতি॥

হে রাধে, হরির ( সূর্য্যের ) শক্র যে তম ( এখানে অহন্ধার ) কেন গোপন করিতেছিস্ না ? মেরু-( পর্ববত ) স্থতা পার্ববতীর পতি যে শিব সেই শিবের পতি ( প্রভু ) বিষ্ণু, তাহার পুত্র প্রভ্যুদ্ধ ( কামদেব, ) তাহার কেন আশ্রায় লইতেছিস্ না ? হরির ( বিষ্ণুর ) বাহন গরুড়, তাহার বাহন পক্ষ ( অর্থাৎ নিজের জেদ ) দৃঢ় করিয়া ধরিয়া বসিয়া আছিস্ ( অর্থাৎ ত্রুজ্জার মান করিয়া বসিয়া আছিস্ ) কেন ? তোর নয় এবং সাত অর্থাৎ যোল ( অর্থাৎ শৃক্ষার বা বেশবিত্যাস ) বিষবৎ লাগিতেছে। কেন বিলম্ব করিতেছিস্ ? হরির প্রতি সারক্ষ ( তীক্ষ ) বচন প্রয়োগণ

করিয়াছিস্; এক্ষণে অমৃতায়মান বাক্য দ্বারা কেন তাঁহাকে তুষ্ট করিতে চাহিতেছিস্ না ? সূরদাসের প্রভু কৃষ্ণ তোর দর্শন বিনা লোচনে নীর প্রবাহিত করিতেছেন।

সাহিত্যলহরীর একটা ছন্দোবদ্ধ টীকা আছে বলিয়া কথিত হয়। এই টীকা সূরদাসকৃত কিনা বলা যায় না। ইহাতে প্রত্যেক পদের অলঙ্কার এবং নায়িকাদির লক্ষণ বর্ণিত আছে। সাহিত্যলহরীর সর্দারকবিকৃত একখানি ব্রজ্বভাষা গত্যে লিখিত টীকা আছে। ঐ টীকায় ১৮০টা দৃষ্টিকৃট পদের ব্যাখ্যা পাওয়া যায়। কিন্তু সবগুলির ব্যাখ্যা সন্তোষজনক নহে। হয়তো ব্যাখ্যাকার নিজ্ঞেই সম্পূর্ণরূপে সবগুলি বুঝিতে সমর্থ হন নাই।

### খ। সূরদাসের জীবন-চরিত

সূরদাসের জন্ম ও মৃত্যুকাল সম্বন্ধে নিশ্চয়তাপূর্ব্বক কিছু বলা যায় না। চৈতন্য মহাপ্রভুর জন্ম ১৪৮৫ খৃষ্টাব্দে হয়। কতকটা প্রমাণ পাওয়া গিয়াছে যে মহাত্মা সূরদাসের জন্ম তাঁহার এক বৎসর পূর্ব্বে হইয়াছিল, এবং তাঁহার মৃত্যু তাঁহার ৭৫ হইতে ৮০ বৎসর বয়সের মধ্যে হইয়াছিল। ৬৭ বৎসর বয়সে তিনি সুরসারাবলী, এবং তাহার কিছুকাল পরে সাহিত্যলহরী প্রণয়ন করেন। সাহিত্য-লহরীর রচনাকাল ঐ গ্রন্থেই প্রদত্ত হইয়াছে। তাহা হইতে জানা যায় যে ঐ গ্রন্থ ১৫৫০ খুফাব্দে লিখিত হইয়াছিল। সূরসারাবলীতে সূরদাস লিখিয়াছেন যে তিনি ৬৭ বৎসর বয়সে উহার রচনা শেষ করেন। যদি সূরসারাবলী ও সাহিত্যলহরী একই সময়ে লিখিত হইয়া থাকে তাহা হইলে সূরদাসের জন্মকাল ১৪৮৪ খুফ্টাব্দ ধরা যাইতে পারে। ছইখানি গ্রন্থ এক সময়ে নাও লিখিত হইয়া থাকিতে পারে, এবং তাহা হইলে আমাদের অনুমান মিণ্যা হইয়া যায়। কিন্তু ইহা নিশ্চয়তাপূৰ্ব্বক বলা যাইতে পারে যে, যখন সূরসারাবলী সূরসাগরের সূচী, তখন উহা সূরসাগরের পরে লিখিত হইয়াছিল, এবং যখন সাহিত্যলহরী সূর্সাগরের সংগ্রহ-গ্রন্থ, তখন উহাও সূরসাগরের পরে সঙ্কলিত হইয়াছিল। যদি সত্যসত্যই সূরসাগরে লক্ষাধিক পদ থাকিয়া থাকে, তাহা হইলে ইহা বলিতেই হইবে যে সূরদাসের বৃদ্ধাবস্থায় ঐ গ্রন্থ সমাপ্ত হইয়াছিল। যদি সূরসারাবলী ও সাহিত্যলহরীর

রচনাকালের ব্যবধান ১০ বৎসরও ধরা যায় তাহা হইলে সূরদাসের মৃত্যু ১৫৬০ খৃষ্টাব্দের নিকটবর্ত্তী সময়ে সঙ্ঘটিত হইয়াছিল এরূপ অনুমান করা যাইতে পারে।

এক্ষণে তাঁহার বংশ-পরিচয় এবং জন্ম-মৃত্যুস্থান জানিবার চেষ্টা করিতে হইবে। সূরদাসের বংশসম্বন্ধে তুইটী বিভিন্ন মত প্রচলিত। গোস্বামী বিট্ঠল নাথের পুত্র গোস্বামী গোকুলনাথ " চৌরাসী বৈষ্ণবোঁ কী বার্ত্তা" নামক একথানি পুস্তক ব্ৰজভাষা গত্তে লিখিয়া গিয়াছেন। নাভাদাসকৃত "ভক্তমাল" গ্ৰন্থেও অনেক ভক্তের অতি সংক্ষিপ্ত বিবরণ আছে। সরদার কবিকৃত " সূরদাস কী দৃষ্টিকূট " নামক পুস্তকের শেষে সূরদাসের স্বরচিত বংশপরিচয় কবিতায় বর্ণিত আছে বলিয়া কথিত হয়। তাহা হইতে জ্ঞাত হওয়া যায় যে, প্রার্থজ-গোত্রীয় জাগত-বংশের ব্রহ্মরাও নামক এক ব্যক্তি সূরদাসের পূর্ববপুরুষ। পূর্বের এই বংশে পৃথীরাজের সভাকবি চন্দ উৎপন্ন হইয়াছিলেন। পৃথীরাজ তাঁহাকে জালাদেশ দান করিয়াছিলেন। চন্দের চারি পুত্র। তন্মধ্যে প্রথমটা জালায় রাজা হইয়াছিলেন। দ্বিতীয় পুত্রের নাম গুণচন্দ। তাহার বংশে হরিচন্দ স্থ-কবি বলিয়া বিখ্যাত হইয়াছিলেন। তাঁহার পুত্র আগ্রায় বাস করিয়াছিলেন। তাঁহার ৭ পুত্র। তন্মধ্যে সূরজচন্দ সর্বকনিষ্ঠ। এই সূরজচন্দই আমাদের সূরদাস। তাঁহার ভাতারা মুসলমানদের সহিত যুদ্ধে নিহত হইয়াছিলেন। 'সরস্বতী' নামক হিন্দী মাসিক পত্রের ১৯২৯ সালের নভেম্বরের সংখ্যায় শ্রীযুক্ত রমাকান্ত ত্রিপাঠী মহাকবি-চন্দের বংশলতা দিয়াছেন। শ্রীনেনুরাম ব্রহ্মভট্ট নামক তাঁহার এক বংশধরের নিকট হইতে এই বংশলতা পাওয়া গিয়াছে। নেনুরাম ভট্টজী চন্দ বরদঈ হইতে অধস্তন ২৮ পুরুষ চন্দ হইতে সূরদাস ষষ্ঠপুরুষ যথা—(১) চন্দ (২) ঝল্লচন্দ \* (৩) সীতাচন্দ (৪) বীরচন্দ (৫) হরিচন্দ (৬) রামচন্দ। রামচন্দের ৬ পুত্র, তন্মধ্যে সূরদাস কনিষ্ঠ। সুরদাস নিঃসন্তান। কিন্তু এই বংশলতা ঘোর সন্দেহজনক, কারণ সূরদাসের জন্ম-সময় চন্দ হইতে ৩০০ বৎসরেরও অধিক পরে। তিন শত বৎসরে ৬ পুরুষ হওয়া নিতান্ত অসম্ভব, ১০ বা ১২ পুরুষ হইলে সম্ভবপর হইত। সুরুজচন্দ

<sup>\*</sup> চন্দ বরদল্পর দিতীয় পুত্রের নাম গুণচন্দ এবং তৃতীয় পুত্রের নাম ঝল্লচন্দ। অতএব এই লতা-অনুসারে স্থরদাস গুণচন্দের বংশে জন্মগ্রহণ না করিয়া ঝল্লচন্দের বংশে জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন।

জন্মান্ধ ছিলেন। সেই কারণে তিনি বাল্যকালে একবার কূপে পতিত হইয়া তন্মধ্যে ৬ দিন অবস্থান করিয়াছিলেন এবং স্বয়ং শ্রীকৃষ্ণ তাঁহার উদ্ধার-সাধন করিয়া তাঁহাকে দিব্যচক্ষু দেন, এবং সূরদাসের প্রার্থনানুসারে তাঁহাকে বর দেন যে তিনি রাধাকৃষ্ণের রূপ ভিন্ন অন্য দেবতার রূপ দেবিবেন না, এবং দক্ষিণদেশস্থ প্রবল বিপ্রকুলদারা তাঁহার শক্র-নাশ হইবে। "দক্ষিণদেশস্থ প্রবল বিপ্রকুলদারা তাঁহার শক্র-নাশ হইবে। "দক্ষিণদেশস্থ প্রবল বিপ্রকুলদারা তাঁহার শক্র-নাশ হইবে। "দক্ষিণদেশস্থ প্রবল বিপ্রকুলের" কি অভিপ্রায় তাহা ভাল বোঝা যায় না। তাহার অর্থ মহারাষ্ট্রীয় পেশোয়াগণ ভিন্ন আর কি হইতে পারে ? কিন্তু সে সময়ে পেশোয়ারা কোথায় ? অতএব মিশ্রবন্ধুরা, লালা ভগবান্ দীন ইত্যাদি অনুমান করেন যে মহারাষ্ট্রীয়দের অভ্যুদয়ের সময়ে সূরদাস নামক অন্য কোনো কবি ঐ পদ রচনা করিয়া সরদার কবির প্রস্থের শেষে উহার যোজনা করিয়া দিয়াছিল।

তবে সূরদাস কোন্ বংশকে অলঙ্কত করিয়াছিলেন ? "চৌরাসী বৈশ্ববোঁ কী বার্ত্তা" নামক গ্রন্থে গোকুলনাথ সূরদাসকে ভাট বলিয়া উল্লেখ করেন নাই। গোকুলনাথ তাঁহার গ্রন্থে এবং মিয়াঁসিংহ তাঁহার "ভক্তবিনাদ" নামক পুস্তকে সূরদাসকে ব্রাহ্মণ বলিয়াছেন। সূরদাসের মৃত্যুসময়ে বিট্ঠলনাথের বয়স ৪৮ বৎসর ছিল। গোকুলনাথ গোস্বামী বিট্ঠল নাথের পুত্র এবং সম্ভবতঃ ঐ সময়ে ২০।২৫ বৎসর বয়ক যুবক ছিলেন। বিট্ঠলনাথের সহিত সূরদাসের সোহার্দ্দ্য ছিল। ইহা হইতে অনুমান হয় যে গোকুলনাথের নিকট সূরদাসের বংশ অপরিচিত ছিল না। চৌরাসী বার্ত্তায় বা ভক্তবিনোদে সূরদাসের শক্র-নাশের কোনো উল্লেখ নাই, কিন্তু কূপে পতনের উল্লেখ আছে। ভক্তমাল ও চৌরাসী বার্ত্তার উল্লেখ আছে। ভক্তমাল ও চৌরাসী বার্তার উল্লি-অনুসারে সূরদাস সারস্বত ব্রাহ্মণ ছিলেন এবং তাঁহার পিতার নাম রামদাস ছিল। তাঁহার মাতাপিতা দরিদ্র ছিলেন, এবং তাঁহার জন্মস্থান দিল্লীর নিকট সাহী গ্রামে।

এক্ষণে জিজ্ঞাস্থ এই যে সূর্দাস জন্মান্ধ ছিলেন কি না ? এ সম্বন্ধে ভক্তমাল গ্রন্থ অপেক্ষা অধিক প্রাচীন কোন গ্রন্থের প্রমাণ পাওয়া যায় না। ভক্তমাল-অনুসারে তিনি জন্মান্ধ। চৌরাসী বার্ত্তায় জন্মান্ধতার কথা নাই। মিশ্রবন্ধুরা তাঁহাদের "হিন্দী নবরত্ব" পুস্তকে বলিয়াছেন যে এ কথায় আস্থা স্থাপন করা যায় না। তিনি স্বীয় কাব্যে যেরূপ ভাবে জ্যোতির, নানা প্রকার বর্ণের এবং নানা হাবভাবের বর্ণনা করিয়াছেন এবং প্রকৃতি হইতে যেরূপে নানাপ্রকার উপমা চয়ন করিয়াছেন, তাহা চক্ষুম্মান্ ব্যক্তি ভিন্ন অন্ধের দারা কেবল শ্রুতির সাহায্যে সংগৃহীত হইতে পারে না। একটা কিংবদন্তী আছে

যে তিনি এক সময়ে কোনো যুবতীকে দেখিয়া চঞ্চলচিত্ত হওয়াতে, ঐ যুবতী-দারা নিজ চক্ষুদ্র বিদ্ধ করাইয়া লইয়াছিলেন। যাহা হউক সম্ভবতঃ তিনি জন্মাদ্ধ ছিলেন না, এবং পরে অন্ধ হইয়া গিয়াছিলেন বলিয়া অনুমান হয়।

ভক্তমালে লিখিত আছে যে ৮ বৎসর বয়সে সূরদাসের উপনয়ন হইয়াছিল, এবং তাহার পরই তিনি মাতাপিতার সহিত মথুরা-দর্শনে গমন করেন। যথন তাঁহাদের বাটা ফিরিবার সময় উপস্থিত হইল তথন সূরদাস ফিরিয়া যাইতে অস্বীকৃত হইলেন। মাতাপিতা রোক্রগ্রমান হইয়া যখন তাঁহাকে জিজ্ঞাসা করিলেন, "তোমাকে কাহার আশ্রয়ে রাখিয়া যাইব ?" তথন বালক সূরদাস বলিলেন, "শ্রীকৃঞ্জের আশ্রয় কি সামান্ত আশ্রয় ?" এই সময়ে এক সাধু বলিলেন, "আমি এই বালককে নিজের নিকট রাখিব।" সেই সময় অবধি সূরদাস মাতাপিতা আশ্রীয়স্থজন হইতে বিচ্যুত হইলেন। কথিত হয় যে ইহার পরেই তিনি কূপে পতিত হন। উদ্ধারকর্ত্তা যখন চলিয়া যাইতে উত্তত হইলেন, তখন সূরদাস তাঁহার হাত চাপিয়া ধরিলেন, কিন্তু তিনি সূরদাসের হাত ছাড়াইয়া চলিয়া গেলেন। তখন সূরদাস তাঁহাকে বলিয়াছিলেন—

বাঁহ ছুড়ায়ে জাত হো, নিবল জানিকে মোহিঁ। হিরদৈ সোঁ জব যাইহো, মরদ বদোঁগো তোহিঁ॥

আমাকে বলহীন জানিয়া হাত ছাড়াইয়া যাইতেছ, কিন্তু যদি আমার হৃদয় হইতে যাইতে পার তবে তোমাকে বাহাত্বর বলিব। এই দোহাটী নিম্নলিখিত একটী পুরাতন সংস্কৃত শ্লোকের অনুবাদ বলিয়া ক্থিত হয়—

> "হস্তমুৎক্ষিপ্য যাতোংসি বলাদ্ বন্ধো কিমদ্ভুত্ম। হৃদয়াৎ যদি নির্যাসি পৌরুষং গণয়ামি তে॥"

তবে ইহা বলা কঠিন যে সংস্কৃত শ্লোকটী সূরদাসের পূর্বেব রচিত কি পরে।

চোরাসী বার্ত্তা-অনুসারে তিনি আগ্রা ও মথুরার মধ্যবর্ত্তী গউঘাট নামক এক স্থানে বাস করিতেন এবং এখানেই তিনি মহাপ্রভু বল্লভাচার্য্যের শিশু হইয়া তাঁহার সহিত গোকুলে শ্রীনাথজীর মন্দিরে গমন করেন। এই স্থানে তিনি জীবনের প্রায় শেষ পর্য্যন্ত অবস্থান করেন। যখন মৃত্যুর সময় নিকটবর্ত্তী হইয়াছে বুঝিতে পারিলেন তখন পারাসোলী নামক গ্রামে চলিয়া গেলেন। এই সংবাদ পাইয়া শ্রীবিট্ঠলনাথ সত্বর সেখানে উপস্থিত হইলেন, এবং তাঁহার জীবনের শেষ মুহূর্ত্ত পর্য্যন্ত উভয়ের বার্ত্তালাপ চলিতে লাগিল।

### গ। সূরদাসের শিল্প

সোন্দর্য্য-প্রিয়তা মনুয়্যের একটা স্বাভাবিক বৃত্তি। এমন কি নিতান্ত অসভ্য সমাজেও সৌন্দর্য্যানুরাগ পরিলক্ষিত হয়। মানুষ হুন্দরকে ভালবাসে, এবং সৌন্দর্য্য-বোধ তাহার প্রকৃতিগত। অবশ্য সৌন্দর্য্যের আদর্শের ভিন্নতা থাকিতে পারে।

এ বিশ্বের সর্বব্রই মাধুর্য্য ছড়াইয়া রহিয়াছে। তারকাখচিত নভামণ্ডল, প্রভাতের অরুণোদয়, শশধরের শুল্র কৌমুদী, সাগরের উদ্দাম উচ্ছ্বাস, নভামণ্ডলের স্নিগ্ধ নীলিমা, জলদের নিত্য নব রূপ, সোদামিনীর চঞ্চল প্রকাশ, পর্বতের বিরাট্ সন্তা, মহীরুহের প্রশান্ত অবয়ব, লতার মৃত্র বেইটন, পুপ্পের মধুর স্থমা, গজেল্রের মন্থর গতি, হরিণের পর্রবিত শৃঙ্গ ও কৃষ্ণনয়ন, ময়ুরের বিচিত্র পুচ্ছ, ইন্দ্রধন্মর মোহন বর্ণ বিস্থাস, শ্রামল শশুক্ষেত্রের তরঙ্গায়িত আন্দোলন, শিশুর অহেতুক হাস্থা, তরুণতরুণীর রূপলাবণ্য, বিহগের মনোমোহকর কুজন, ফুলের মাদক পরিমল, ফলের তৃপ্তিকর আস্বাদ, গ্রীল্মে শীতল সমীরণ-স্পর্শ ইত্যাদি কত মাধুর্য্যই এই বিশ্বে বিগ্রমান। পাঁচটী ইন্দ্রিয়ের কোনো না কোনোটীর সাহায্যে এই সকল মাধুর্য্যের অনুভূতি হয়। সংসারচক্রে নিম্পেষিত সাধারণ লোকে হয়তো সব সময় বিশ্বের মাধুর্য্যসম্ভারের আস্বাদ গ্রহণে অক্ষম, কিন্তু এমন এক শ্রেণীর লোক আছেন, যাঁহাদের সৌন্দর্য্যামুভূতি অতিপ্রবল।

তাঁহারা সাধারণ বস্তর মধ্যেও সৌন্দর্যা দেখিতে পান, এবং বস্তুসমূহের পরস্পরের মধ্যে সম্বন্ধ অনুভব করিতে সমর্থ। এই সম্বন্ধনির্গ বিজ্ঞানের কার্য্যকারণ-সম্বন্ধের অতীত, কিন্তু শিল্পী বা কবির নিকট অতি সহজ্ব। প্রাকৃতিক বস্তুর সহিত নরনারীর হৃদয়ের আবেগের সম্বন্ধ অনুভব করা মনের এক বিশেষ শক্তি। এই শক্তিকে ষষ্ঠ ইন্দ্রিয় বলা যাইতে পারে। প্রতিভাবান্ কবিদের এই ষষ্ঠ ইন্দ্রিয় বর্ত্তমান। তাঁহারা এই ইন্দ্রিয়ের সাহায্যে শাশ্বত সত্য আবিক্ষার করিতে, এবং নিজ নিজ রচনায় বিশ্ময়কর চমৎকারিছ উৎপাদন করিতে সমর্থ হন।

কবি যখন কোনো স্থন্দর বস্তুর বর্ণনা করেন তখন কি তিনি যেমনটা দেখিতেছেন তেমনটাই যথাযথ ভাবে অঙ্কিত করেন ? ভাল শিল্পী প্রকৃতির নকল করেন না। প্রকৃতিতে সমস্তই চঞ্চল ও পরিবর্ত্তনশীল। সকল বস্তুরই অহরহঃ রূপান্তর ঘটিতেছে। অতএব সম্পূর্ণ তার স্থায়ী আদর্শ প্রকৃতিতে কোথাও নাই। সম্পূর্ণতা একটা আপেক্ষিকতা-বাচক শব্দ। আমরা এই মাত্র বলিতে পারি যে অমুক অবস্থা হইতে অমুক অবস্থা সম্পূর্ণতার। সম্পূর্ণতার আদর্শ কেবল শিল্পীদের অন্তরে থাকে। কবি নিজ অন্তরের সম্পূর্ণতার আদর্শ তাঁহার রচনায় পরিক্ষৃট করিতে চেফা করেন। যে স্থন্দর বস্তুকে তিনি চোখে দেখেন, তাহাকে তিনি তাঁহার অন্তরের আদর্শ-অনুসারে স্থন্দরতর করিয়া আঁকিতে চেফা করেন।

সৌন্দর্য্যকে সম্পূণতা দান করিলেই শিল্পীর কার্য্য পর্য্যবসিত হয় না। উহাকে স্থায়িত্ব-দান করাও প্রয়োজন। দেখিতে হইবে যে, যে সম্পূর্ণ রূপটী দেওয়া হইল তাহা বস্তুগত স্থায়ী রূপ কি না। আদর্শ সৌন্দর্য্য স্থায়ী।
ক্ষেত্রয়াকৈ স্থায়ী রূপ দেওয়াই শিল্পের চরম উৎকর্ষ। বাস্তব ভিত্তির উপর কল্পনাকে প্রতিষ্ঠিত করিতে হইবে। প্রতিভাবান্ শিল্পীরা বাস্তব ও কল্পিতের মধ্যে সামঞ্জম্ম রক্ষা করিতে সমর্থ। বাস্তবিক ছবিকে সম্পূর্ণতার আদর্শে গঠিত করাই যথার্থ শিল্প। তাহা পরিবর্ত্তনপরম্পরার মধ্যে অচল হইয়া থাকিবে। কবি যদি তাহার সৌন্দর্য্যের আলেখ্যকে সম্বর্কবিচ্ছিন্ন করিয়া দেখাইতে পারেন, তাহা হইলে তাহা স্থায়ী রূপ ধারণ করে। রবীন্দ্রনাথ সম্বন্ধবিচ্ছিন্ন করিয়া উর্ববশীর চিরন্তন সৌন্দর্য্য উদ্ঘাটিত করিয়াছেন—"নহ মাতা, নহ কন্তা, নহ বধু, স্থন্দরী রূপসী।" শ

কাব্যের তুইটা উপাদান—ভাব ও ভাষা। ভাব নূনাধিক পরিমাণে প্রায় সকল কবির মধ্যেই আছে। যাঁহার নাই, তাঁহার কবিয়ণঃপ্রার্থী হইতে যাওয়া বিড়ম্বনা। ভাবের প্রকাশের উপরই কবির উৎকর্ষ বা অপকর্ষ বিলম্বিত। ভাল কবিরা অত্যন্ত পরিচিত জিনিসকেও এমন করিয়া দেখাইতে পারেন যে, কেহ কখনো তাহাকে তেমন করিয়া দেখে নাই। তাঁহাদের কাব্যস্থিতে ভাব কেবল রূপারূপান্তরে ব্যক্ত হইতে চাহে। সেই জন্ম তাঁহারা এক বস্তুর সহিত

A thing or beauty is a joy for ever.—Keats.

অন্য বস্তুর সাদৃশ্য খুঁজিয়া বেড়ান, এবং অনেক সময়ে সেই সাদৃশ্যের ভাষায় নিজের ভাব প্রকাশ করিতে চেফা করেন। Epic বা মহাকাব্যের প্রধান সম্পদ্ উপমা। পূর্বকালে এই উপমা প্রয়োগে যে কবি যত সিদ্ধহস্ত হইতেন, তিনি ততই উচ্চ আসন গ্রহণ করিতে সমর্থ হইতেন। কালিদাস এই যশ অর্জ্জন করিয়া গিয়াছেন। বিভাপতিও এই যশে বঞ্চিত নহেন। কিন্তু গীতিকাব্যে উপমার তত প্রয়োজন আছে বলিয়া বোধ হয় না। গীতিকাব্যে ভাব সরল হইয়া যদি হুদয়তন্ত্রীকে আঘাত করে তাহা হইলেই তাহার সার্থকতা। চণ্ডীদাসের রচনা অনেকটা স্বাভাবিক। তাঁহার কবিতায় অলঙ্কারাপেক্ষা বর্ণনার সরলতা অধিক। তাই বলিয়া তাঁহার কবিতায় উপমা একেবারেই নাই তাহা নহে—যেমন

তামার চরণে আমার পরাণে লাগিল প্রেমের ফাঁসী।
 ব্যাহর পিরীতি চন্দনের রীতি, ঘ্রিতে সৌরভময়।
 ঘরিয়া আনিয়া হিয়ায় লইতে দহন দ্বিগুণ হয়॥

যথার্থ কথা বলিতে, কিঞ্চিৎ উপমা ভিন্ন কোনো কবিরই কাজ চলে না। তবে মহাকবিরা উপমার জন্ম ভাব নফ্ট করেন না।

সূরদাসের পরিচয় তাঁহার কাব্যে। শ্রীকৃঞ্বের ঈশ্বরের তাঁহার অটল বিশাস। এই বিশাসের বশবর্ত্তী হইয়া তিনি বাল্য হইতেই সংসারাশ্রম ত্যাগ করিয়া শ্রীকৃঞ্বের চরণারবিন্দে আশ্রয় গ্রহণ করিয়াছিলেন এবং তাঁহারই ধ্যান ও ভজনে জীবন অতিবাহিত করিয়াছিলেন। ভক্তিরসে তাঁহার প্রাণ পূর্ণ ছিল। যখনই তাঁহার হৃদয় ভাবে উদ্বেলিত হইয়া উঠিত তখনই ভাষা ও ছন্দে তাহাকে আবদ্ধ করিয়া গান দারা তাহাকে মূর্ত্তিমান্ করিতেন। তাঁহার কাব্যে ও জীবনে সম্পূর্ণ মিল লক্ষিত হয়।

এখন, আমাদের দেখিতে হইবে, স্থরদাস একট়ী স্থায়ী সৌন্দর্য্য অঙ্কিত করিয়া রাখিয়া যাইতে পারিয়াছেন কি না।

সাধারণ লোকে বিশের আনন্দকে প্রয়োজনের দিক্ দিয়া অনুভব করে, বৈজ্ঞানিক তাহার মধ্যে অপূর্বব শঙ্খলা দেখিয়া অভিভূত হন, কবি তাহাতে সোন্দর্য্য প্রত্যক্ষ করিয়া সেই সোন্দর্য্যকে নিজের আদর্শে গঠিত করিয়া স্থায়িত্ব দান করিতে প্রয়াসী হন, এবং ভক্ত তাঁহার উপলব্ধিক্ষেত্রে একটা অনির্বচনীয় সন্তার সান্নিধ্য অনুভব করিয়া মুগ্ধ ও কৃতার্থ হন। সূরদাস শেষোক্ত ছুই শ্রেণীর অন্তর্গত। তিনি প্রতিভাশালী কবি এবং অসাধারণ ভক্ত। তাঁহার কাব্য—গীতিকাব্য ও Epic কাব্যের মধ্যবর্ত্তী। তিনি পদাবলীর সাহাব্যে শ্রীকৃঞ্চের বাল্যচরিত্র বর্ণিত করিয়াছেন। অধিকাংশ পদই সরল ভাষায় লিখিত কিন্তু আবার অনেক পদ অলঙ্কারসঙ্কুল। অনেক সময়ে তাঁহাকে চেফা করিয়া সাদৃশ্য খুঁজিয়া লইতে হইয়াছে।

বিশ্বস্থি যেমন নানাবৈচিত্র্যপূর্ণ, কবিস্থিতিও সেইরূপ নানাবৈচিত্র্য লক্ষিত হয়। বিষয়কে একটা মাত্র রূপ দিলেই যে তাহা ফুরাইয়া গেল তাহা নহে। সে বিষয়টা অন্তরূপেও ব্যক্ত হইতে পারে। বিভিন্ন কবির নিকট একই বিষয় বিভিন্ন রূপ ধারণ করিতে পারে। কোনো বস্তুই কবিতার নিকট পুরাতন হইতে পারে না। বিভাপতি নায়িকার স্থন্দর চক্ষু কত প্রকার উপমাদারা ব্যক্ত করিয়াছেন—

১। নীরে নিরঞ্জন লোচন রাতা। সিন্দুর মণ্ডিত (জনু) পক্ষজ পাতা॥

স্নানের সময় কজ্জল ধুইয়া গিয়াছে এবং জল লাগিয়া চক্ষু রক্তবর্ণ ধারণ করিয়াছে, যেন পদ্দলের উপর ঈষৎ সিন্দূরের দাগ লাগিয়া গিয়াছে।

২। চঞ্চল লোচন, বঙ্ক নিহারনি, খঞ্জন শোভা তায়। জন্ম ইন্দীবর, পবনে ঠেলল, অলীভরে উলচায়।

কজ্জলযুক্ত চক্ষুর বঙ্কিম চাহনীতে কৃষ্ণ তারকা এক কোণে সরিয়া গিয়াছে, যেন পদ্ম বায়্দারা সঞ্চালিত হওয়াতে ভ্রমরের ভরে উল্টাইয়া যাইবার উপক্রম করিতেছে।

৩। লোচন জন্ম থির ভূঙ্গ অকার। মধুমাতল কিয়ে উড়ই ন পার॥

চক্ষুর তারকা যেন স্থির ভূক্ত। সে মধুপানে বিভোর, কিংবা উড়িতে পারিতেছে না। সূরদাস কৃষ্ণের চক্ষুর বর্ণনায় কিরূপ উপমা-প্রয়োগ করিয়াছেন দেখা যাউক—

১। ভ্রুকুটি বিকট নয়ন অতি চঞ্চল, য়হ ছবি পর উপমা ইক ধাবত। ধনুষ দেখি খঞ্জন বিবি ডরপত, ন সকত উঠিবে, অকুলাবত॥

ক্রকুটি কুটিল, নয়ন অতি চঞ্চল। যেন ক্ররূপ ধনু দেখিয়া খঞ্জনদ্বয় ভীত হইতেছে, উড়িতে না পারিয়া আকুল হইতেছে।

২। বনে বিসাল হরি লোচন লোল। চিতৈ চিতৈ হরি চারু বিলোকনি, মাাগত হৈ মন ওল।

কৃষ্ণের বিশাল চঞ্চল লোচন শোভা পাইতেছে। কৃষ্ণ স্থন্দর দৃষ্টিদারা চাহিয়া চাহিয়া দর্শকের মনকে বন্ধক স্বরূপ লইতে চাহিতেছেন, অর্থাৎ প্রায় কিনিয়া লইবার উপক্রম করিতেছেন।

৩। চপল চিতবনি মনোহর, রাজতি ক্রবভঙ্গ। ধনুষবাণ ডারি কৈ বস, হোত কোটি অনঙ্গ॥

মনোহর চঞ্চল দৃষ্টি ও বঙ্কিম জ্রার শোভা দেখিয়া কোটি কামদেব ধনুর্ববাণ ফেলিয়া বশ্যতা স্বীকায় করেন।

৪। দেখি হরিজৄ কে নৈনন কী ছবি।
 ইহৈ জানি ত্বথ মানি মনহাঁ, অম্বুজ সেবত জল মে নিত রবি॥

হে স্থি, ক্ষেরে নয়নের শোভা দেখ। ঐ নয়নের তুলনায় কমল তুঃখ অনুভব করিয়া, জলের মধ্যে সূর্য্যের তপস্থা করিতেছে (যেন সে ঐ নেত্রের ন্থায় স্থলর হইতে পারে)।

৫। দেখি রী হরি কে চঞ্চল নৈন।
খঞ্জন মীন মৃগজ চপলাঈ, নহিঁ পটতর এক সৈন॥
রাজিবদল, ইন্দীবর, সতদল, কমল, কুসেসয় জাতি।
নিসি মুদ্রিত, প্রাতহিঁ বিকসত, য়ে বিকসত দিন রাতি॥
অরুণ, সেত, সিতি,ঝলক পলক প্রতি, কো বরনৈ উপমাই।
মনু সরসূতি গলা জমুনা মিলি, সল্পম কীন্ছো আই॥
অবলোকনি জলধার তেজ অতি, অতি তহাঁন হন টহরাত।
সূর স্থাম লোচন অপার ছবি, উপমা স্থনি সরসাত॥

ত্বাখ্রে হরির চঞ্চল নয়ন। খঞ্জন, মীন ও মৃগের চপলতার সহিত ইঁহার একটা চাহনীরও তুলনা হয় না। রাজিব, ইন্দীবর, শতদল, কমল এবং অ্যাত্য কুশেশয় জাতীয় পুপ্পের সহিতই বা ইহার সম্পূর্ণ সাদৃশ্য কোথায় ? তাহারা নিশাকালে মুদ্রিত থাকে এবং প্রাতে বিকশিত হয়, কিন্তু ক্ষের চক্ষু দিবারাত্র বিকশিত। প্রতি পলকে রক্ত, শেত ও শ্যাম বণের আভা বাহির হইতেছে, যেন গলা, য়মুনা ও সরস্বতী মিলিত হইয়াছে। এই মিলিত নদীর দৃষ্টিরূপী জলধারার স্রোত অতি তীক্ষ। তাহার সম্মুথে মন স্থির থাকিতে পারে না। এই অপার শোভার উপমা শুনিয়া সূরদাস আনন্দিত হইতেছেন।

এক্ষণে গোপালের রোদনকালীন সজল নেত্রের শোভা কিরূপ হইয়াছে দেখুন—

১। লকুটকে ডর ডরত জৈসে, সজল শোভিত ডোল। নীল নীরজ দুগ লসৈঁ, মনৌ ওসকন লোল।

যন্তির ভয়ে ভীত নয়ন যেন জলপূর্ণ বারিপাত্রের স্থায় শোভা পাইতেছে, যেন নীলপদ্মের উপর স্থন্দর শিশির-কণা লাগিয়া রহিয়াছে।

২। মুখ ছবি দেখি হে, নন্দ ঘরনি। শর্দ নিশিকে অশ্রু অগনিত, ইন্দু আভা হরনি॥

হে নন্দগৃহিনি, গোপালের মুখের শোভা দেখ, যেন অগণিত তারার মত অশ্রুকণাসকল শারদ নিশার ইন্দুর আভাহরণ করিতেছে।

৩। জলজ মঞ্জুল লোল লোচন, সরদ চিতবন দীন।

মনহুঁ খেলত হৈ পরস্পার, মকরধুজ দে মীন॥

পদোর স্থায় স্থন্দর লোল লোচনের দীন দৃষ্টি দেখিলে মনে হয় যেন ছুইটা মীন ও কামদেব পরস্পারের সহিত ক্রীড়া করিতেছে।

শ্রীকৃষ্ণের মুথের শোভার বর্ণনায় কিরূপ উপমা ব্যবহৃত হইয়াছে দেখুন—

১। বদন চন্দ মণ্ডল কী শোভা, অবলোকত সুখ দেত। জনু জলনিধি মথি প্রগট কিয়ো সসি, শ্রী অরু সুধা সমেত॥

মুখে চন্দ্রমণ্ডলের শোভা দেখিয়া মন আনন্দিত হয়। যেন জলনিধি মন্থন করিয়া, লক্ষ্মী এবং স্থধার সহিত চন্দ্রকে প্রকাশিত করিয়াছে। ২। মুখ ছবি কহোঁ কহাঁ লগি মাঈ। মনোঁ কঞ্জ পরকাস প্রাত হাঁ, রবি সসি দোউ জ্বাত ছিপাঈ॥

মুখের শোভার আর কত ব্যাখ্যা করিব, মা? যেন প্রাতঃকালেই পল্লের বিকাশ হইয়াছে এবং রবিশশি উভয়কেই পরাভূত করিতেছে।

৩। দেখো সখী হরি কো মুখ চারু। মনহুঁ ছিনাই লিয়ো ন দনন্দন, বা সসিকো সতসারু॥

ভাথো স্থি, হরির মুখের স্থন্দর শোভা; যেন নন্দনন্দন শাীর সার বস্তু কাড়িয়া লইয়াছে।

সূরদাসের প্রধান অলঙ্কার উপমা, রূপক এবং উৎপ্রেক্ষা। ইহার অলঙ্কার প্রায়ই স্বাভাবিক, কোন কোন স্থলে কফকল্পনা বলিয়া সন্দেহ হয় এবং স্থলবিশেষে উপমার প্রচুরতা দেখিয়া মন ব্যথিত হয়। তবে প্রায়ই ইনি অলঙ্কারাপেক্ষা সরল বর্ণনার প্রতি অধিক মনোযোগ দিয়াছেন, কিন্তু বর্ণনায় উপমা ও উপমামূলক অন্য অলঙ্কার আপনা আপনিই আসিয়া পড়িয়াছে। ইহার অলঙ্কারের কিছু কিছু উদাহরণ নিম্নে প্রদত্ত হইল:—

#### ১। উপমা—

চন্দ্রকোটি প্রকাস মুখ, অবতংস কোটিক ভান। কোটি মন্মথ বারি ছবি পর, নিরথি দীজত দান॥ ভূকুটি কোটি কুদণ্ড রুচি, অবলোকনী সন্ধান। কোটি বারিজ নয়ন বন্ধ, কটাচ্ছ কোটিক বান॥

মুখে কোটি চন্দ্রের দীপ্তি এবং ভূষণে কোটি সূর্য্যের প্রকাশ। অঙ্গের শোভায় কোটি মদন উৎসর্গীকৃত হইতে পারে। ভ্রুকুটিতে কোটি ইন্দ্রধনুর শোভা, চক্ষুর চাহনী যেন শরসন্ধান করিতেছে। নয়নে কোটি পদ্মের শোভা। নয়ন-কটাক্ষ কোটি বাণস্বরূপ।

- ২। রূপক—এই অলঙ্কারের উদাহরণের জন্ম পূর্বের "অদ্ভূত এক অনুপম বাগ" পদটী দ্রফীবা।
- ৩। উৎপ্রেক্ষা—ইহার উদাহরণ পূর্ব্বোক্ত প্রায় সব পদেই পাওয়া যাইবে। সূরদাসের কাব্যে অক্যান্য অলঙ্কারও কিছু কিছু দেখিতে পাওয়া যায়—

#### ১। বাতিরেক---

"দেখি রী হরি কে চঞ্চল নৈন" ইত্যাদি পূর্বেবাক্ত কোনো কোনো পদে ইহার উদাহরণ পাওয়া যাইবে।

#### ২। সন্দেহ—

দেখি সখী অধরণ কি লালী।

\* \* \* \*
 কিধোঁ তরুণ তমাল বেলি চঢ়ি, যুগফল বিম্বা পাকে ॥
 \* \* \*
 ইসত দসন এক সোভা উপজতি, উপমা জাত লজাঈ।
 কিধোঁ বজ্রকন লাল নগন খচি, তাপর বিদ্রুম পাঁতি॥
 কিধোঁ অরুণ অমুজ বিচ বৈঠী, স্থন্দরতাঈ আঈ।

সখি, কৃষ্ণের অধরের রক্তিমা ছাখ্। তরুণ তমালের উপর আরুঢ় লতাতে কি ছুইটা বিশ্বফল পাকিয়াছে? কৃষ্ণের হাসিতে এমন একটা শোভা উৎপন্ন হয়, যে তাহার তুলনা দিতে উপমা লজ্জা পায়। উহা কি পদ্মরাগোপরি খচিত হীরক-কণার উপর প্রবালের পঙ্ক্তি? উহা কি স্থন্দর জবা কুস্থমের উপর পতিত নীহারবিন্দুশ্রোণী? না, অরুণ-অম্বুজের উপর উপবিষ্ট সোন্দর্য্য?

### ৩। যুক্তি--

বৃঝী গ্বালিনী ঘর মে আগ্নী, নেকু ন সঙ্কা মানী। সূর স্থাম তব উতর বানায়ো, চীঁটী কাঢ়তু পানী॥

[ গোপাল কোনো গোয়ালিনীর ঘরে দধি চুরি করিয়া খাইতেছেন, এমন সময় ] তিনি বুঝিতে পারিলেন যে গোয়ালিনী বাটী ফিরিয়া আসিয়াছে। (গোয়ালিনী জিজ্ঞাসা করাতে) কিছুমাত্র ভীত না হইয়া তৎক্ষণাৎ উত্তর উদ্ভাবন করিয়া বলিলেন, "আমি হাত দিয়া ( দধি হইতে ) পীঁপড়া বাছিতেছিলাম।"

#### ৪। স্বভাবোক্তি-

শ্যাম নন্দের কোলে বসিয়া খাইতেছেন। কিছু খাইতেছেন, কিছু মাটীতে ফেলিতেছেন। নন্দরাণী শোভা দেখিতেছেন। শ্যাম খাইতেছেন, ফেলিতেছেন, নিজ হাতে তুলিয়া লইতেছেন। তাঁহার দধিমিশ্রিত অন্নে ধুব রুচি। নিজে খাইতেছেন, নন্দের মুখে গুঁজিয়া দিতেছেন। এ সুখ কথায় বর্ণনা করা যায় না।

#### ৫। স্মরণ —

স্থন স্থত এক কথা কহোঁ প্যারী। কমল নয়ন মন আনন্দ উপজ্যো, চতুর শিরোমণি দেত হুঁ কারী। নগর এক রমণীক অজোধ্যা, বড়ে মহল জহঁ অগম অটারী। বহুত গলী পুর বীচ বিরাজত, ভাঁতি ভাঁতি সব হাট বজারী॥ তহাঁ নৃপতি দসরথ রঘুবংসী, জাকে নারি তীন স্থকারী। কৌশল্যা কৈক্ষী স্থমিত্রা তিনকে, জনমত ভে স্থত চারী॥ চারি পুত্র রাজাকে প্রগটে, তিন মে এক রাম ব্রতধারী। জনক ধনুষ ত্রত দেখি জানকী, ত্রিভুবন কে সব নূপতি হঁকারী॥ রাজপুত্র দোউ ঋষি লৈ আয়ে, মুনিত্রত, জনক য়হাঁ পগুধারী। ধনুষ তোরি মুখ মোরি নূপন কো, জনক স্থতা তিনকী বরনারী॥ পগ জঁগুঠা জব পীর নৃপতি কে, তব কৈকয়ী মুখ মেলি নিবারী। বচন মাঁগি নৃপ সোঁ তব লীনো, রঘুপতি কে অভিষেক সঁবারী॥ তাত বচন স্থনি তজ্যো রাজ্য তিন, ভ্রাতা সহিত ঘরনি বনচারী। উনকে জাত পিতা তমু ত্যাগ্যো, অতি ব্যাকুল করি জীব বিসারী॥ চিত্রকূট গয়ে ভরত মিলন তব, পগ-পাঁবরি দৈ করি কুপারী। জুবতী হেতু কনক মৃগ মার্যো, রাজিব লোচন গরব প্রহারী॥ রাবণ হরণ কর্য়ো সীতা কো, স্থনি করুণাময় নীদ বিসারী। সূর স্থাম কহি উঠে "চাপ কহঁ, লছিমন দেহু" জননী ভয় ভারী।

[ যশোদা ঘুম পাড়াইবার জন্ম গোপালকে গল্প বলিতেছেন।] "শোন্ খোকা, একটা স্থন্দর গল্প বলি।" ইহা শুনিয়া গোপালের আনন্দ হইল। তিনি চতুরশিরোমণি, আফ্লাদে হুস্কার দিয়া উঠিলেন।—"অযোধ্যা নামে এক রমণীয় নগর আছে। সেখানে বড় বড় দোতলা তেতলা বাড়ি এবং অনেক গলি ও নানা প্রকারের হাট বাজার। সেখানে রঘুবংশীয় এক রাজা ছিলেন, তাঁহার নাম দশর্থ। তাঁহার তিন স্থন্দরী রাণী ছিলেন কোঁশল্যা, কৈকেয়ী ও স্থমিত্রা।

তাঁহাদের গর্ভে চারিটা পুত্র জনিয়াছিল। তাঁহাদের মধ্যে দৃঢ়প্রতিজ্ঞ ছিলেন রাম। জনক নামে এক রাজা নিজ কন্যার বিবাহের উদ্দেশ্যে এক ধনুর্যজ্ঞের আয়োজন করিয়া ত্রিভুবনের সব রাজাদিগকে নিমন্ত্রণ করিয়াছিলেন। এক ঋষি সেই যজ্ঞের কথা শুনিয়া রাম ও তাঁহার ছোট ভাই লক্ষ্মণকে লইয়া সেখানে আসিলেন। রাজাদিগকে লঙ্জা দিয়া ধন্তুর্ভঙ্গ করিয়া রাম জনক-কন্সাকে বিবাহ করিলেন। এক সময়ে দশরথ রাজার পায়ের বুড়া আঙ্গুল ক্ষত হওয়ায় তাঁহার অত্যন্ত যন্ত্রণা হইয়াছিল। সেই সময়ে কৈকেয়ী তাঁহার সেই আঙ্গুল সমস্ত রাত্রি মুখের মধ্যে রাখাতে রাজা নিদ্রা যাইতে পারিয়াছিলেন। সেই জন্ম রাজা কৈকেয়ীকে তুইটা বর দিতে চাহিয়াছিলেন। রামের রাজ্যা-ভিষেকের সময় কৈকেয়ী সেই ছুইটা বর লইয়া রাজ্যাভিষেক নিবারণ করিলেন। পিতার কথায় রাম রাজ্যত্যাগ করিয়া পত্নী ও ভ্রাতার সহিত বনবাসী হইলেন। রামের বনগমনের পরেই দশরথের মৃত্যু হইল। রামের সহিত সাক্ষাৎ করিবার জন্ম ভরত চিত্রকুটে গেলেন, এবং রাম কুপা করিয়া তাঁহাকে নিজের পাছুকা দিলেন। স্ত্রীর কথায় রাজীবলোচন দর্পহারী রাম কনক-মৃগ বধ করিলেন। রাবণ সীতাকে হরণ করিল। সীতাহরণের কথা শুনিয়া গোপাল তখন নিদ্রা ভলিয়া গেলেন িএবং তাঁহার বোধ হইতে লাগিল যে তিনি আবার রামাবতারের লীলা করিতেছেন। অতএব উত্তেজিত হইয়া ] বলিয়া উঠিলেন "লক্ষ্মণ, ধনু কোথায় ? শীঘ্ৰ দাও।" [এই কথা শুনিয়া] যশোদার মনে বড ভয় হইল। কি চমৎকার!

### ৬। নিদর্শন-

দূরি খেলন জানি জাহু ললারে, আয়ো হৈ বন হাউ।
তব হাঁসি বোলে কান্হর মৈয়া, ইনকো কিনহি পঠাউ॥
অব ডরপত স্থনি স্থনি য়ে বাতেঁ, কহত, হঁসত বল দাউ।
সপ্ত রসাতল সেসাসন রহে জব, তব কী স্থরতি ভুলাউ।
চারিবেদ লে গয়ো সংখাস্থর, জলমে রহে লুকাউ।
মীন রূপ ধরিকৈ জব মার্যো, তবহি রহে কহাঁ হাউ।
মথি সমুদ্র স্থর অস্থরন কে হিত, মন্দর জলধি ধসাউ।
কমঠ রূপধরি ধরনি পীঠ পর, স্থুখ পায়ো স্থহি বাউ।
জব হিরনাচ্ছ জুদ্ধ অভিলাখ্যো, মন মেঁ অতি গরবাউ।

ধরি বারাহ রূপ রিপু মার্যো, লৈ ছিতি দন্ত অগাউ।
হিরনকসিপু অবতার ধর্যো জব, জো প্রহলাদহিঁ জাউ।
ধরি নরসিংহ জব অস্ত্র বিদার্যো, তহাঁ ন দেখোঁ হাউ।
বামন রূপ ধর্যো বলি ছলি কৈ, তীন পৈঁড বস্থাউ।
স্রমজল ব্রহ্ম কমগুলু রাখ্যো, চরন দরস পরসাউ।
মার্যো মুনি বিনহী অপরাধহি, কামধেকু লৈ জাউ।
ইকইস বার নিছত ভুবি কীনী, তহাঁ দেখে ন হাউ।
রাম রূপ রাবণ জব মার্যো, দস সির বীস ভুজাউ।
লক্ষ জরায় ছার জব কীনো, তহাঁ ন দেখে হাউ।
মাটীকে মিস বদন বগার্যো, জব জননী ডর পাউ।
মুখ ভীতর ত্রৈলোক দিখায়ো, তবহুঁ প্রতীত ন আউ।

যশোদা গোপালকে বলিতেছেন, "যাতু দূরে খেলিতে যাইও না, কারণ বনে জুজু আসিয়াছে।" তখন কানাই হাসিতে হাসিতে বলিলেন, "তাকে কে পাঠাইয়াছে ?" বলরাম দাদা হাসিয়া বলিলেন, "এই সকল শুনিয়া এখন ভয় পাইতেছ, কিন্তু যখন তুমি সপ্ত পাতালে শেষশয্যায় ছিলে তখনকার কথা কি ভুলিয়া যাইতেছ ? যখন শঙ্খাস্ত্র চারিবেদ অপহরণ করিয়া জলমধ্যে লুকাইয়া ছিল এবং মীনরূপ ধারণ করিয়া তুমি তাহাকে মারিয়াছিলে, তখন জুজু কোধায় ছিল ? দেবাস্থরের জন্ম মন্দর পর্ববতকে ডুবাইয়া তুমি সমুদ্র মন্থন করিয়াছিলে। কচ্ছপরূপ ধারণ করিয়া ধরণীকে পৃষ্ঠে উত্তোলন করিয়া তাহার ভয় মোচন করত স্থাী করিয়াছিলে। বরাহরূপ ধারণ করিয়া দন্তাগ্রে পৃথিবী গ্রহণ করিয়া শত্রুনাশ করিয়াছিলে। নরসিংহরূপ ধারণ করিয়া প্রহলাদের পিতা হিরণ্যকশিপুকে বিদারণ করিয়াছিলে। সে সকল সময়ে তো তুমি জুজু দেখ নাই। বামনরূপ ধারণ করিয়া তিন পদ বস্তুধাতে স্থাপন করিয়া বলিকে ছলিয়াছিলে। তোমার চরণ-নিঃস্তত স্বেদ ব্রহ্মা দর্শন-স্পর্শন-জ্বগু নিজ কমণ্ডলুতে রাখিয়াছিলেন। কার্ত্তবীর্ঘ্যাৰ্জ্জুন জমদগ্নি ঋষির কামধেনু হরণ করিয়া লইয়া গিয়াছিল এবং তাহার পুত্রেরা বিনা অপরাধে ঋষিকে হত্যা করিয়াছিল। তুমি ঋষির পুত্র পরশুরাম রূপে অবতীর্ণ হইয়া একবিংশতি বার পৃথিবীকে নিঃক্ষত্রিয় করিয়াছিলে। তখন তো জুজু দেখ নাই। রাম রূপে তুমি দশানন ও বিংশ-হস্ত রাবণকে বধ করিয়া লঙ্কা ছারখার করিয়াছিলে। তখন তো জুজু দেখ নাই।

মাটী খাওয়ার ছলে বদন বিস্তার করিয়া তোমার মুখের মধ্যে ত্রিভুবন দেখাইয়া তোমার জননীকে ভীতু করিয়াছিলে। তবুও তাঁহার তোমাকে ঈশ্বর বলিয়া বিশ্বাস হইল না ? এখন তোমাকে জুজুর ভয় দেখাইতেছেন ?"

সূরদাস কি স্থন্দর কোশলেই ভগবানের নানা অবতারের বণনা করিয়াছেন! শেষোক্ত স্থ্ইটী কবিতার রচনাভঙ্গী কি অপূর্বব!

### ঘ। পূর-কবিতায় রস

এক্ষণে জিজ্ঞাস্থ এই যে কোন্ কোন্ ভাব সূরদাসের কাব্যের বিষয়ীভূত এবং তাহারা কি কি নূতন রূপ লাভ করিয়াছে ? সেই সকল রূপ কি নির্দিষ্ট সীমায় আবদ্ধ, না, তাহাদের মধ্যে একটা অসীমতার ব্যঞ্জনা আছে ?

মানবজীবনের যে সকল বেদনা সার্ববজনীন ও সার্ববলানি—যে সকল বেদনা কি ভারতবর্ষে, কি অন্য দেশে, কি সভ্য-সমাজে, কি অসভ্য-সমাজে, কি প্রাচীন কালে, কি বর্ত্তমান কালে, সকল ক্ষেত্রেই সমভাবে অমুভূত হইয়া থাকে—যে সকল বেদনা মনের নিভূত অন্তস্তলে লুকায়িত থাকে—যাহা মানব হৃদয়ের অতি যত্নের ধন—যাহা মনুয়্যপ্রকৃতিকে অতি গভীর ভাবে আন্দোলিত করে—যাহা মনুয়্যসমাজের বন্ধনম্বরূপ, তাহাই সূরদাসের বণনার বিষয়। গ্রহ-নক্ষত্রের অদৃশ্য বন্ধনের হ্যায় মানবজাতির মধ্যেও কতকগুলি অদৃশ্য বন্ধন আছে। সে বন্ধনগুলি ইন্দ্রিয়গ্রায়্য নয়, অথচ তাহাদের আকর্ষণ অতি প্রবল। প্রেম বা ভালবাসার আকর্ষণ অতিশয় শক্তিশালী। তাহা ইন্দ্রিয়গ্রায়্য না হইলেও, তাহার কার্য্য হইতে তাহা অনুমিত হয়। এই অদৃশ্য বস্ত নানা প্রকর্মির সম্বন্ধে ব্যক্ত হয়, তন্মধ্যে ইহার তিনটী রূপ প্রধান—মাতা ও সন্তানের মধ্যে ভালবাসা। গ্রহী ও পুরুষের মধ্যে ভালবাসা এবং জীব ও ঈশরের মধ্যে ভালবাসা। গ্রহী তিনটীই সূরদাসের কাব্যের বিষয়।

বিশ্বনাথ কবিরাজ বলিয়াছেন রসাত্মক বাক্যই কাব্য। রসই কাব্যের সারবস্তা। কোনো বিষয় দর্শন, শ্রবণ, পাঠ বা চিন্তা করিলে যে চিন্তবিকার জন্মে, অর্থাৎ যে স্থা, দুঃখা, উৎসাহা, ক্রোধা, অনুরাগা, ভয়, বিশ্ময়, বৈরাগ্য প্রভৃতি ভাবের উদ্রেক হয়, সেই সকল ভাব সাহিত্য বা শিল্পের সাহায্যে স্থায়ী রূপে অন্তঃকরণকে দ্রবীভূত করিলে তাহা রস-পদবাচ্য হয়। অলঙ্কারশান্ত্রকারেরা নয় প্রকার রসের উল্লেখ করিয়াছেন—শৃঙ্কার, বীর, করুণ, অদ্ভুত, হাস্থা, ভয়ানক, বীভৎস, রোদ্র এবং শান্ত। কেহ কেহ একটা দশম রসেরও উল্লেখ করেন—তাহার নাম বাৎসল্য। কিন্তু যে হেতু শৃঙ্গার রস ভালবাসা-বিষয়ক রস, অনেকে বাৎসল্য রসকে শৃঙ্গার রসের অন্তর্গত বলিয়া ধরেন। এই হিসাবে সখ্য ও দাস্তত্ত মধুর রসের অন্তর্গত। শান্ত রসকেও ইহার ভিতর ফেলিলেও ফেলা যায়। অথচ ভগবতুপাসনা শান্তরসাত্মক। পুত্রের প্রতি পিতা বা মাতার স্নেহ, স্থার প্রতি স্থার স্নেহ, প্রভুর প্রতি দাসের স্নেহ, পতির প্রতি স্ত্রীর স্নেহ এই সকল পারিবারিক স্নেহের যে কোনোটীর আদর্শে ভগবানের প্রতি স্নেহ অর্পিত হইতে পারে। শ্রীমদ্-ভাগবতে ইঙ্গিত করা হইয়াছে যে স্ত্রীপুরুষের মধ্যের মধুর ভাবের অনুকরণে ভগবানের অর্চনা হইতে পারে, কেননা ন্ত্রীপুরুষের পরস্পরের অনুরাগ অন্য সকল অনুরাগাপেক্ষা তীত্র। ভগবানুকে পুরুষ কল্পনা করিয়া প্রকৃতির, অর্থাৎ নারীর, আবেগে তাঁহার সহিত মিলিত হইবার ব্যগ্রতাই আদর্শ সাধনপ্রণালী বলিয়া দেখান হইয়াছে 🐅। ভাগবতের গোপীরা শ্রীকৃষ্ণের অলোকিক রূপগুণ দেখিয়া মুশ্ধ হইয়াছিল। এই বিস্ময়ের উচ্ছাসে তাহারা তাঁহার দেবত্বের অনুভব করিয়াছিল এবং তাঁহাকে তাহাদের প্রেম অর্পণ করিয়াছিল। তাহারা যথার্থ ভক্তিমতী ছিল, এবং তাহাদের **অতুলনী**য় ভক্তির জন্ম ভগবানের প্রেম লাভ করিতে সমর্থ হইয়াছিল। নরনারীর প্রেমের মধ্যে আবার স্বকীয়া ও পরকীয়া ভেদ আছে। গোপীদের প্রেম পরকীয়া প্রেম। সূরদাসের কাব্যে রাধা প্রথমে পরকীয়া, পরে স্বকীয়া। সূরদাসের কাব্যে কৃষ্ণ ও রাধার মধ্যে নায়ক-নায়িকার ভাব অপেক্ষা উপাস্থ-উপাসকের ভাব অধিক স্পষ্ট। অনেকের মতে শৃঙ্গার রসকে হুই শ্রেণীতে বিভক্ত করা যাইতে পারে—(১) সন্তানের প্রতি যে স্বাভাবিক স্নেহ তাহা হইতে উৎপন্ন যে রস তাহাই বাৎসল্য রস, এবং (২) স্ত্রীপুরুষের মধ্যে যে পরস্পর আকর্ষণ তাহা হইতে উৎপন্ন যে রস তাহাই মুখ্যতঃ শৃঙ্গার রস।

আর এক ভাবে শৃঙ্গার রসের ছুইটা ভাগ হইতে পারে—(ক) সংযোগ-শৃঙ্গার এবং (খ) বিয়োগ-শৃঙ্গার। প্রেমিক ও প্রেমাম্পদের একত্র অবস্থানের অবস্থা হইতে উৎপন্ন ভাবের নাম সংযোগ-শৃঙ্গার; তাহাদের পরস্পার হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া ক্লেশ অনুভব করার অবস্থা হইতে উৎপন্ন ভাবের নাম বিয়োগ-

<sup>\*</sup> তুলনা কৰণ-—If thy soul is to go on into higher spiritual blessedness, it must become woman; yes, however manly thou mayst be among men.——Cardinal Newman.

শৃঙ্গার। সূরসাগরের দশন স্কন্ধের বর্ণনায় বাৎসলা রসের, তৎপরে সংযোগশৃঙ্গারের, তৎপরে বিয়োগ-শৃঙ্গারের ভাব বর্ণিত হইয়াছে। মধ্যে মধ্যে শান্ত রসকে আশ্রেয় করিয়া সূরদাস তাঁহার প্রগাঢ় ভক্তির পরিচয় দিয়াছেন। তাঁহার বিয়োগের কবিতা করুণ রসাশ্রিত। দান-লীলা ও ভ্রমরগীতির অনেক কবিতা হাস্থারসাশ্রিত।

দৃষ্টিকুট-পদসমূহের মধ্যে অনেকগুলি অন্তুত রসাত্মক। এই রসের উদাহরণ "অদ্ভুত এক অনুপম বাগ" ইত্যাদি কবিতায় আছে। ভগবানের সকল কার্য্যই মানুষের কাছে অদ্ভুত। সূরদাসের কাব্যে ভগবানের কার্য্যের অদ্ভুতত্বের কোনো বিবরণ যদি পাওয়া যায়, তাহাতে আশ্চর্য্য হইবার কোনো কারণ নাই। নিম্নলিখিত পদে সূর্দাসের কল্পনার দৌড় দেখুন—

সঁদেসনি মধুবন কূপ ভরে।
জো কোই পথিক গয়ে হৈঁ হাঁাতে, ফির নহিঁ আবন করে।
কৈ বৈ স্থাম সিখায় সমোধে, কৈবৈ বীচ মরে।
অপনে নহিঁ পঠবত নঁদনন্দন, হম্রেউ ফেরি ধরে।
মসি খূঁটা, কাগর জল ভীজে, সর দৌ লাগি জরে।
পাঁতি লিখেঁ কহাে কোঁগকরি, জাে পলক কপাট অরে॥

আমাদের অসংখ্য সংবাদ-লিপি দারা মথুরার কৃপগুলি বোধ হয় ভরিয়া গিয়াছে। কোনো পথিক এখান হইতে মথুরায় গেলে, সে ফিরিবার নাম করে না। হয় শ্যাম তাহাকে শিখাইয়া পড়াইয়া নিরস্ত করেন, না হয় সে পথের মধ্যেই মৃত্যুমুখে পতিত হয়। নন্দনন্দন নিজে তো পত্র লিখিবেনই না, আমাদের পত্রগুলিও উল্টাইয়া রাখেন। পত্র লিখি আর কি করিয়া ? পত্র লিখিতে লিখিতে আমাদের কালী ফুরাইয়া গেল, কাগজ চন্দের জলে ভিজিয়া গেল, শরের কলম (আমাদের তপ্ত নিশাসের) দাব (অগ্নি) লাগিয়া পুড়িয়া গেল, এবং আমাদের চন্দের পলক রূপ কপাট রুদ্ধ হইয়া যাওয়াতে আমরা দৃষ্টিশক্তি হারাইয়াছি।

সূরদাস হুই একটা ভয়ানক রসাত্মক কবিতাও লিখিয়াছেন।

ভহরাত ঝহরাত দাবানল আয়ো। ঘেরি চহুঁওর, করি শোর অন্ধের, বন ধরনি আকাশ, চহুঁপাস ছায়ো। বরত বন বাঁস, থরহরত কুশ কাঁস, জরি উড়ত হৈ ভাঁস, অতি প্রবল ধায়ো।
ঝপটি ঝপট লপট, পটকি ফুল ফুটত ফঁটি, চটকি লট লটকি, দ্রুম নবায়ো।
অতি অগিনি ঝর, ভার ধুন্ধার করি, উচটি অঙ্গার, ঝঞ্পার ছায়ো।
বরত বনপাত, ভহরাত ঝহরাত, অররাত তরু মহা, ধরণী গিরায়ো।
ভয়ে বেহাল, সব গাল ব্রজবাল, তব সরন গোপাল, কহি কৈ পুকায়ো।
তৃণকেসী সকট, বকী অঘাসূর, বামকর গিরি রাখি, জোঁ। উবারো।
নেক ধীরজ করো, জিয়হি কোউ জনি ডরো. কহা য়হ সরে, লোচন মুদায়ো।
মুঠি ভরি লিয়ো, সব নায় মুখহি দিয়ো, সূর প্রভু পিয়ো, দাবা ব্রজজনন
বচায়ো।

দাবানল প্রবল বেগে ছড়াইয়া পড়িতেছে। অন্ধকার চারিদিক ঘিরিয়া, শব্দ করিয়া, বন, পৃথিবী ও আকাশ আচ্ছন্ন করিতেছে। বন পুড়িবার সময় বাঁশ কাঁপিতেছে, কুশ-কাশের ভস্ম বেগে উড়িতেছে। অগ্নিশিখার আক্রমণ অগ্রসর হইয়া কোথাও ফুটন্ত ফুলের আকার ধারণ করিতেছে, কোথাও আছাড় খাইয়া ফটাফট শব্দ করিতেছে, কোথাও বড় বড় বক্ষ ভূমিসাৎ করিতেছে। গোপগণ ও বজবালাগণ অশেষ ছর্দ্দশায় পড়িয়া গোপালকে সাহায্যের নিমিত্ত আহ্বান করিতেছে। ভূমি ভূণাবর্ত্ত, কেশী, শকটাস্ত্রর, বকাস্ত্রর, অঘাস্ত্রর সংহার করিয়াছিলে এবং বামকরে গিরিধারণ করিয়া আমাদিগকে যেমন রক্ষা করিয়াছিলে, এবারেও আমাদিগকে সেই রূপে রক্ষা কর । কানাই প্রবোধ দিয়া চীৎকার করিয়া দূর হইতে বলিতেছেন, ওগো তোমরা প্রাণে একটু ধর্ষ্য ধারণ কর তোমরা ভয় করিও না, এমন করিয়া চক্ষুর পাতা বুঁজিয়া আসিতেছে কেন গ তখন ক্ষঞ্চ মুঠায় মুঠায় আগুন লইয়া মুখে ফেলিতে লাগিলেন এবং দাবানল পান করিয়া অচিরে ব্রজবাসীদিগকে রক্ষা করিলেন।

#### ঙ। সুরসাগরে বাৎসল্য রস

# (১) শ্রীকৃষ্ণের শৈশব-লীলা

এক্ষণে আমরা সূরদাসের বাৎসল্য রসের আলোচনায় প্রবৃত্ত হইব। অপত্যস্কেহ মানবমাত্রেই বিছ্যমান এবং ইহার আবেগ অতি প্রবল। পুত্রকন্যার রূপগুণ, হাবভাব সকল পিতামাতারই প্রিয় বস্তু। পুত্রকক্যার দোরাত্মাপ্ত পিতামাতার নিকট মধুর। অপত্য-সম্বন্ধে কঠোরতার শৈথিল্য পিতামাতার একটা সাধারণ দোর্বিল্য। পুত্রের বিয়োগ পিতামাতার পক্ষে অসহ্য। লোকে বলে পুত্রশোকের ক্যায় শোক নাই। সংসারের অধিকাংশ কাজই পুত্রকক্যাকে উপলক্ষ করিয়া। এই অপত্যস্রেহের নানা বৈচিত্র্য সূরদাস এমন তন্ন তন্ন করিয়া এবং এমন মধুর ভাবে দেখাইয়াছেন যে উহা অমর হইয়া থাকিবে। যদি তিনি শ্রীকৃঞ্জের বাল্যলীলা মাত্র লিখিয়াই ক্ষান্ত থাকিতেন, তাহা হইলেও তিনি একজন শ্রেষ্ঠ কবি বলিয়া স্বীকৃত হইতেন।

আমরা সকলেই জানি যে ঐক্রিয় বস্তুদেব ও দেবকীর পুত্র। কিন্তু নন্দ-যশোদা তাহা জানিতেন না। তাঁহারা ঐক্রিয়কে তাঁহাদের ঔরস পুত্র বলিয়াই ভাবিতেন, এবং তাঁহাকে ঔরস পুত্রের স্থায় অতি যত্নে ও আদরে প্রতিপালন করিয়াছিলেন। যশোদার পুত্রস্বেহ আদর্শ পুত্রস্বেহ হইয়া রহিয়াছে। সূর্দাস সেই পুত্রস্বেহর অতি মনোহর চিত্র আমাদের সম্মুখে রাখিয়া গিয়াছেন।

শ্রীকৃষ্ণের জন্মের পূর্বব হইতেই গোকুল অপূর্বব্রী ধারণ করিয়াছিল। ব্রজমণ্ডল তখন প্রকৃতির আনন্দ-কানন ছিল—উন্মুক্ত নীল আকাশ, দিগন্তব্যাপী শ্রামল শস্তক্ষেত্র, তৃণাচ্ছাদিত বিস্তৃত গোচারণ ভূমি এবা মধ্যে মধ্যে নানা ফলপুপাশোভিত বনরাজী। শুলামসলিলা যমুনার তীরবর্ত্তী প্রদেশ প্রাকৃতিক শোভা, স্বাস্থ্য, সমৃদ্ধি ও সুখের আলয় হইয়াছিল। কালিদাসের অলকাপেক্ষা ইহা কোন অংশে হীন ছিল না। এই প্রাকৃতিক শোভা এখন আর নাই। সম্ভবতঃ সূরদাসের সময় ইহার কিছু অবশিষ্ট ছিল। সূরদাস তাঁহার অধিকাংশ জীবন গোকুলে বাস করিয়া প্রাচীন কালের স্থখময় সময়ের কিয়ৎপরিমাণে আস্বাদন করিতে পারিয়াছিলেন বলিয়া বোধ হয়। তাই তিনি শ্রীকৃষ্ণের বৃন্দারণ্যের এত মধুর চিত্র অক্ষিত করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। এই স্থখময় সময়ে দিব্যকান্তি শিশু কৃষ্ণের আবির্তাবে গোকুলে এক অনির্বচনীয় আননন্দ-স্রোত

দিশঃ প্রসেত্র্গগনং নির্মলোডুগণোদয়ম্।
মহী মঙ্গলভুষিষ্ঠপুরপ্রামব্রজাকরা॥
নতঃ প্রসন্নসলিলা হ্রদা জলক্রহপ্রিয়ঃ।
দ্বিজালিকুলসন্নাদস্তবকা বনরাজয়ঃ॥ ভাগঃ, ৩—২।৩

প্রবাহিত হইয়াছিল। কৃষ্ণ গ্রামের সকল লোকের নয়নের মণি হইয়াছিলেন। এই আনন্দের বিবরণ দিয়া সূর্দাস কৃষ্ণের বাল্যচরিতের বর্ণনা আরম্ভ ক্রিয়াছেন—

জাগী মহরি পুত্র মুখ দেখো, আনঁদ তৃর বজাই।
কঞ্চন কলস হেম দ্বিজপূজা, চন্দন ভবন লিপাই॥
দিন দসহী তে বর্ষে কুস্থমনি, ফূল গোকুল ছাই।
নন্দ কহৈ ইচ্ছা সব পূজী, মনবাঞ্ছিত ফল পাই।
আনন্দ ভরে করত কোতৃহল, উদিত মুদিত নরনারী।
নির্ভয় ভয়ে নিসান বজাবত, দেত নিসঙ্কে গারী॥
নাচত মহর মুদিত মন কীনো, গাল বজাবত তারী।
সূরদাস প্রভু গোকুল প্রগটে, মথুরা কংস প্রহারী॥

যশোদা জাগিয়া উঠিয়া পুত্রমুখ দেখিলেন। আনন্দে তৃরী নিনাদিত হইল কাঞ্চনের কলস ভরিয়া স্বর্ণ দিয়া বিপ্রপূজা করা হইল। চন্দন দারা গৃহ লিপ্ত হইল। আজ দশ দিন হইতে পুপ্পর্ক্ষ হইতে পুপ্পর্ন্তি হইতেছে, ফুলে গোকুল ছাইয়া গেল। নন্দ বলিলেন, "আমার সকল ইচ্ছা পূর্ণ হইয়াছে এবং আমি ঈপ্সিত ফল পাইয়াছি।" প্রমুদিত নরনারীগণ আনন্দ-কোলাহল করিতেছে। নিশ্চিন্ত মনে নহবৎ বাজিতেছে এবং নির্ভয়ে গোপীরা গালি-সূচক গান গাহিতেছে। মথুরার কংসের নিধনকারী কৃষ্ণের গোকুলে আবির্ভাব হইয়াছে। অপর গ্রামের এক গোপী অন্য গোপীকে বলিতেছে—

হোঁ এক বাত নয়ী স্থানি আঈ।
মহরি জসোদা ঢোটা জায়ো, ঘর ঘর হোত বাধাঈ।
ঘারে ভীর গোপ গোপিন কী, মহিমা বরনি ন জাঈ।
অতি আনন্দ হোত গোকুল মেঁ, রতন ভূমি সব ছাঈ॥

আমি একটী নূতন কথা শুনিয়া আসিলাম। যশোদা রাণী একটি পুত্র প্রসাব করিয়াছেন এবং ঘরে ঘরে আনন্দ-উৎসব হইতেছে। নন্দের দ্বারে গোপ-গোপীদের ভীড় লাগিয়া গিয়াছে। এ উৎসবের আর বর্ণনা করা যায় না গোকুলে অতিশয় আনন্দ হইতেছে এবং রত্নে ভূমি আচ্ছন্ন হইয়া গিয়াছে। এক গোপী বলিতেছে—

আজু বধাঈ নন্দকে মাঈ।
স্থানর নন্দ মহরকে মন্দর।
প্রাগট্যো সূত সকল স্থা কন্দর॥
জম্মতি ঢোটা ব্রজ কী সোভা।
দেখি সখী কছু ঔরৈ লোভা।

মাগো, আজ নন্দের ঘরে আনন্দ-উৎসব। নন্দের ভবন স্থন্দর শোভা ধারণ করিয়াছে। তাঁহার সকল স্থথের আলয় এক পুত্র উৎপন্ন হইয়াছে। যশোমতির পুত্র ব্রজের শোভা। ছাখ, সখি,

তুঃখ গয়ো স্থখ অয়ো সব্নহ কো, ভুবন চতুরদস জানো।

ছঃখের অবসান হইল, স্থুখ আসিল, যেন সকলেরই পুত্র-ফল লাভ হইয়াছে। (হে যশোদে) তোমার পুত্র চতুর্দ্দশ ভুবনের সকলের প্রাণ।

এই সময়ের আনন্দের আর একটি চিত্র দেখুন-—

মাই আজুতো বধাঈ, বাজৈ নন্দ মহর কে।
ফূলে ফিরেঁ গোপী, খাল ঠহর ঠহর কে॥
ফূলী ধেনু ফূলে ধাম, ফূলী গোপী অন্ধ অন্ধ।
ফূলে ফলে তরুবর, আনঁদ লহর কে॥
ফূলে বন্দীজন দ্বারে, ফূলে ফূলে বন্দন বারে।
ফূলে জহঁ জোই সোই, গোকুল সহর কে॥
উমগে জমুন জল, প্রফুল্লিত কুঞ্জ কুঞ্জ।
গর্জত কারে ভারে, জূথ জলধর কে॥

আহা, নন্দগৃহে আনন্দের বাস্ত বাজিতেছে। নানা স্থানের গোপ-গোপীরা আনন্দে ফুলিয়া ফুলিয়া ইতস্ততঃ বিচরণ করিতেছে। ধেনু, ধাম ও গোপীদের অঙ্গে অঙ্গে আনন্দ। আনন্দ-লহরীতে তরুগণ ফুলে ও ফলে পরিপূর্ণ হইয়া গিয়াছে। স্তুতিগায়কেরা দ্বারে ও তোরণে প্রফুল্লিত। গোকুল নগরের সকলেই আনন্দিত। যমুনার জল আনন্দে উচ্ছ্বসিত হইতেছে এবং প্রত্যেক কুঞ্জ আনন্দময়। বারি-ভারপূর্ণ কৃষ্ণজলধর-যূথ গর্জন করিতেছে। যশোদা আনন্দ-সাগরে ভাসিতেছেন। "মেরে লাল কো স্বান্তি নিদরিয়া" (আমার যাত্রর ঘুম আন্তক) বলিয়া কৃষ্ণকৈ দোল্নায় রাখিরা সুষ্থ পাড়াইতেছেন। হরি কখনও চোখ বুঁজিতেছেন, কখনও ঠোঁট কুলাইয়া কাঁদিতেছেন। ঘুমাইয়াছেন জানিয়া যশোদা অন্য লোকের সহিত ইশারায় কথা কহিতেছেন, পাছে হরি উঠিয়া পড়েন, কিন্তু হরি তৎক্ষণাৎ কাঁদিয়া উঠিলেন। যশোদা তখন গুনগুন ম্বরে গান করিয়া তাঁহাকে চুপ করাইতেছেন। সূর্দাসের শিশু স্বভাবের আশ্চর্য্য অভিজ্ঞতা ছিল।

দ্রীলোকের নবজাত শিশুকে কোলে লইবার কিরূপ আগ্রহ থাকে দেখুন— নেক গোপালৈ মোকো দৈ রী। দেখোঁ কমল বদন নীকে করি, তা পাছে তূ কনিয়াঁ লৈ রী।

একবারটী গোপালকে আমার কোলে দাও না। আমি ভাল করিয়া তাহার কমল-বদন দেখিয়া লই, তার পর তুমি কোলে লইও।

শিশু গোপালের অপূর্ব্ব সৌন্দর্য্যের একটা বিবরণ দেখুন—

লালা হোঁ বারী তেরে মুখ পর।
কুটিল অলক মোহন মন বিহঁসত, অকুটি বিকট নৈননি পর।
দে দে দেমকি দঁতুলিয়াঁ বিহঁসতি, মনু সীপজ ধরুকিয় বারিজ পর।
লঘু লঘু সির লট ঘূঁঘরবারী, রহীঁ লটকি লোনে লিলার পর।
মহ উপমা কিহি কাপৈ আবৈ, কছুক কহোঁ সকুচতহোঁ হিয় পর।
নূতন চন্দ্র রেখ মধি রাজতি, স্থরগুরু স্কুক্র উদোত পরস্পর।
লোচন লোল কপোল ললিত অতি, নাসিক কো মুক্তা রদ ছদ পর।
সূর কহা নোছাবরি করিয়ে, অপনে লাল ললিত লর উপর॥

যাত্ন, তোর মুখ দেখে তোর বালাই লই। তোর স্থন্দর কোঁক্ড়া কোঁক্ড়া চুল এবং চোখের বাঁকা চাহনী মন মোহিত করে। যখন তুই ছোট ছোট দাঁত বার ক'রে হাসিস্ তখন মনে হয় কে যেন পদ্মের উপর ছুটী মুক্তা রেখে দিয়েছে। স্থন্দর কপালের উপরের চুলে বাঁধা ছোট ছোট ছুটী ঘুন্টা ঝুলে পড়াতে বোধ হচ্ছে যেন নূতন চাঁদের রেখার মধ্যে বৃহস্পতি ও শুক্র পাশাপাশি উদয় হয়েছে। চোখ ছুটী চঞ্চল এবং গাল ছুটী অতি ললিত। ক্ষুদ্র

ঠোঁটের উপর নোলকের মুক্তাটীর বড় শোভা। এমন কি আছে যাহা কৃষ্ণের ললিত ঝাঁপ্টার শোভার জন্ম ত্যাগ করা যাইতে পারে না ?

শিশুদের ছোট ছোট কার্য্যন্ত পিতামাতার মনে আনন্দ উৎপন্ন করে। গোপাল হাত দিয়া টানিয়া পায়ের বুড়া আঙ্গল মুখের মধ্যে প্রিয়াছেন এবং একলা শুইয়া নিজের মনে আনন্দে খেলিতেছেন, বা গোপাল উপুড় হইয়াছেন, দেখিয়া যাশোদা হর্ষে গদ্গদ। যশোদা ভাবেন গোপাল কবে বড় হইবে, কবে হামা দিতে শিখিবে, কবে আধ আধ কথা কহিবে, কবে আমার জাঁচল ধরিয়া আমার সহিত ঝগড়া করিবে, কবে নিজ হাতে খাইতে শিখিবে! অন্নপ্রাশনের জাঁকের বর্ণনা ও বর্ষগ্রন্থির বিবরণ, গোপালের হামাগুড়ি দেওয়া এবং গৃহ-প্রাঙ্গণে খেলা করা, ধূলা মাখা, হাঁটিতে শেখা, মাখম চাহিয়া খাওয়া ইত্যাদির বিবরণ অতি স্থন্দর।

কৃষ্ণ দুধ খাইতে চাহেন না, মা তাঁহাকে ভুলাইয়া বলিতেছেন, "কাজলী গরুর দুধ খাও, তাহা হইলে তোমার শিখা খুব বড় হইবে।" তাই শুনিয়া গোপাল দুধ খাইলেন। কিছুদিন পরে গোপাল মাকে বলিলেন, "কই মা আমার বেণী তো বাড়িল না; কত দিন হইতে আমি দুধ খাইতেছি, কিন্তু বেণী যেমন ছোট তেমনই রহিয়া গেল। তুমি তো বলিয়াছিলে যে আমার শিখা স্নান করিতে করিতে এবং আঁচড়াইতে আঁচড়াইতে নাগিনীর মত হইয়া যাইবে। তুমি আমাকে ধরিয়া কেবল কাঁচা দুধই খাওয়াও, মাখম রুটী তো দাও না।"

গোপাল আকাশের চাঁদ লইতে চাহেন। যশোদা চাঁদকে অনেক লোভ দেখাইয়া বারবার ডাকিতেছেন কিন্তু চাঁদ আসে না। গোপালের কান্না আর থামে না। তখন যশোদা জল পাত্র সম্মুখে রাখিয়া তাহার ভিতর চাঁদের প্রতিবিশ্ব দেখাইলেন। গোপাল হাত ডুবাইয়া লইতে গেলেন কিন্তু পারিলেন না। তখন যশোদা বলিতেছেন—

তুব মুখ দেখি ডরতি সসি ভারী।
কর করিকৈ হরি হেরো চাহত, ভাজি পতাল গয়ো অপহারী।
বহ সসি তো কৈসহু নহিঁ আবত, বহ এসী কছু বুদ্ধি বিচারি।
দেখি বদনবিধু বিধু সকাত মন, নৈন কঞ্জ কুগুল উজিয়ারী।
স্থনহু স্থাম তুমকো সসি ডরপত, কহত অহোঁ মেঁ সরন তুম্হারী।
সূর স্থাম বিরুঝানে সোয়ে, লিয় লগাই ছতিয়াঁ মহতারী॥

তোমার মুখ দেখিয়া শন্দী বড় ভয় পাইয়াছে (কেন না তোমার শ্রী হরণ করিয়াই তাহার সোন্দর্য্য)। 

ভূমি হাতে লইয়া তাহাকে দেখিবে (যে সে চোর কি না)। সেই ভয়ে ঐ চোরটা পাতালে পালাইয়াছে। সে কিছুতেই আসিতেছে না। সে একটি মতলব ঠাওরাইয়াছে। সে তোমার বিধুবদন, কমলনয়ন ও উজ্জল কুগুল দেখিয়া মনে মনে ভয় পাইয়া বলিতেছে, "আমি তোমার শরণাগত হইব।" শ্যাম কাঁদিতেছিলেন, ইহা শুনিয়া চুপ করিলেন এবং মাতা তাঁহাকে বক্ষে লইয়া শয়ন করিলেন।

সূরদাস অসংখ্য পদে মাতা ও শিশুর প্রত্যেক ভাবের বর্ণনা করিয়াছেন। এই প্রবন্ধে কেবল ছই একটা ভাবের উল্লেখ করা হইল, নতুবা পুঁ বি বাড়িয়া যায়। কৃষ্ণের লীলা বর্ণন করিতে করিতে সূরদাস আত্মহারা হইয়া গিয়াছেন বলিয়া মনে হয়। বোধ হয় যেন তিনি কখনো বালকরূপে নিজেই ক্রীড়া করিতেছেন এবং কখনো মাতা হইয়া বাল্য-লীলার আনন্দ উপভোগ করিতেছেন। এই সকল বর্ণনায় স্বাভাবিকতা সম্পূর্ণরূপে বিগ্রমান। আর একটা উদাহরণ নিম্নে প্রদন্ত হইল—

মৈয়া মোকো দাউ বহুত খিঝায়ো।
মোঁসোঁ কহত মোল কো লীনো, তূ জস্থমতি কব জায়ো॥
গোর নন্দ জসোদা গোরী, তুম কত স্থাম সরীর।
চুটকী দৈ দৈ হঁসত থাল সব, সিথৈ দেত বলবীর॥
স্থনহু কান্হ বলভদ্র চবাই, জনমত হী কো ধূত।
সূর স্থাম মো গোধন কী সোঁ, হোঁ মাতা তূ পূত॥

মা, আমাকে বলরাম দাদা অত্যন্ত বিরক্ত করিয়াছে। আমাকে বলে তোকে যশোমতী কবে প্রসব করিয়াছেন? তোকে তো তিনি কিনিয়া লইয়াছেন। নন্দ গোরবর্ণ, যশোদা গোরাঙ্গী, তোর শরীর কেন কালো? দাদার শিক্ষায় গোপ বালকেরা তুড়ি দিয়া দিয়া হাসে। যশোদা বলিতেছেন, "শুন কানাই, বলাইটা নিন্দুক, সে জন্মাবধিই ধূর্ত। আমি গোধনের দিব্য করিয়া বলিতেছি, আমি তোর মা, আর তুই আমার ছেলে।"

তুলনা করুন-

আঁচরে বদন ঝাপহু গোরী। রাজা স্মনলহৈ চাঁদক চোরী।—বিভাপতি। প্রাতঃকালে যশোদা গোপালকে জাগাইতেছেন—

জাগিয়ে ব্রজরাজ কুঅঁর, কমল কুস্থম ফূলে।
কুমুদর্বদ সকুচত ভয়ে, ভূঙ্গ লতা ভূলে।
তমচূর খগ রোর স্থনহু, বোলত বনরাঈ।
রাঁভতি গৌ খরিকন মেঁ, বছরা হিত ধাঈ॥
বিধু মলীন রবি প্রকাস, গাবত নরনারী।
সূর স্থাম প্রাত উঠো, অসুজ করধারী॥

হে ব্রজরাজ কুমার জাগো, কমল ফুল ফুটিয়াছে এবং কুমুদ বৃন্দ সঙ্কৃচিত হইয়াছে। ভূসগণ লতার মধ্যে ঘূরিতেছে। তামচূড় (কুকুট) ও অক্যান্ত পক্ষীরা বনরাজীতে রব করিতেছে, তাহাদের কাকলী শ্রবণ কর। গাভীরা হাম্বারব করিয়া বাথানের দিকে বৎসের জন্ম ধাবমান হইতেছে। বিধু মলিন ও রবি উদিত হইয়াছে। নরনারীগণ গান করিতেছে। হে কমল-কর শ্রাম, প্রভাত হইয়াছে উঠ।

### আর একটা প্রাতঃকালীন পদ—

প্রাত সময় উঠি, সোবত হরি কো, বদন উঘার্যো নন্দ।
রহি ন সকত, দেখন কো আতুর, নৈন নিসকে হন্দ।
স্বচ্ছ সেজ, মেঁতে মুখ নিকসত, গয়ো তিমির মিটি মন্দ।
মানোঁ মথি, পয়সিক্লু ফেন কটি, দরস দিখায়ো চন্দ।
ধায়ো চতুর, চকোর সূর স্থনি, সব সথি সখা স্থছনদ।
রহী ন স্থধিত, সরীর ধীরমতি, পিবত কিরন মকরনদ॥

নন্দ প্রাতঃকালে ডাস্যা হরিকে নিজিত দেখিয়া তাঁহার মুখের আবরণ মোচন করিলেন। তিনি থাকিতে পারিলেন না, দেখিবার জন্ম আতুর হইয়াছেন, কারণ রাত্রি আসাতে তাঁহার নয়ন নিদ্রাতুর হইয়াছিল। শুল্র শয্যার মধ্য হইতে মুখ বাহির হইয়া মন্দ তিমির নাশ করিতেছে, যেন সমুদ্র-মন্থনের সময় ফেনরাশি মধ্য হইতে চল্রের প্রকাশ হইতেছে। শুনিয়া চতুর চকোরের ন্যায় স্থাসখীগণ আনন্দিত হইয়া দোড়িয়া আসিল। তাহাদের শরীরে সাড় নাই, ধীরমতি তাহারা স্থখের কিরণ-মকরন্দ পান করিতেছে।

যশোদা গোপালের স্তত্যপান বন্ধ করিতেছেন কি বলিয়া শুমুন—

জস্ত্মতি কান্হৈ ইহৈ সিখাবতি।
স্থানহ স্থাম অব বড়ে ভয়ে তুম, অস্তন পান ছুড়াবতি।
ব্ৰেজ লবিকা তোহিঁ পীবত দেখৈঁ, হঁসত লাজ ন আবতি।
জৈহেঁ বিগৱি দাঁত হৈঁ আছে, তাতে কহি সমুঝাবতি।
অজহুঁ ছাঁড়ি কহো কৱি মেরো, ঐসী বাত ন ভাবতি।
সূৱস্থাম য়হ স্থনি মুসকানে, অঞ্চল মুখহিঁ লুকাবতি॥

যশোমতী কানাইকে শিথাইতেছেন—শুন, শ্যাম, এখন তুমি বড় হইয়াছ, আমি তোমার স্তম্যপান ছাড়াইতে চাহি। ব্রজের বালকেরা তোমাকে স্তম্যপান করিতে দেখিয়া হাসে, তোমার লজ্জা করে নাং তোমার ভাল ভাল দাঁতগুলি খারাপ হইয়া যাইবে, সেই জন্মই তো তোমাকে বুঝাইতেছি। আজই ছাড়িয়া দাও, আমার কথা শুন, তোমার এ কাজ ভাল দেখায় না। শ্যাম এই কথা শুনিয়া ঈষৎ হাসিয়া মাতার অঞ্চলে মুখ লুকাইলেন। কি স্বাভাবিক বর্ণনা!

বালকদের বড় হইবার ইচ্ছা প্রবল। কৃষ্ণ মাতাকে বলিতেছেন—

মৈয়া মোহিঁ বড়ো করি দৈ রী। দূধ দহী দ্বত মাখন মেবা, জো মাঁগোঁ সো দৈ রী।

মা আমাকে বড় করিয়া দাও। ছুধ, দধি, মাখন, দ্বত, ফলমূল যাহা চাহিব তাহা দিও। বালকদিগকে খাওয়ান কঠিন, কিন্তু প্রতিযোগিতার বশবর্ত্তী হইয়া তাহারা নিজ স্বভাবের বিরুদ্ধাচরণ করিতেও প্রস্তুত।

বালকদিগকে স্নান করান একটা কঠিন ব্যাপার। সে সম্বন্ধে সূরদাস কি বলিতেছেন শুকুন—

যশোমতী যখনই কানাইকে সান করিতে বলেন তখনই তিনি কাঁদিয়া লুটাইয়া পড়েন। রাণী মিনতি করেন কিন্তু কানাই কিছুতেই তাঁহার কথা শুনেন না। শিশু কৃষ্ণ মৃদ্ভক্ষণ করিয়াছেন শুনিয়া যশোদা তাঁহাকে তিরস্কার করিতে আসিলেন। মাটী ফেলিয়া দিবার জন্ম তিনি কৃষ্ণকে হাঁ করিতে বলিলেন। কৃষ্ণ হাঁ করিলেন। যশোদা মুখবিবর-মধ্যে বিশ্বব্রুমাণ্ড দেখিয়া বিস্মিত হইলেন।

গোকুলের যত নরনারী, আবালবৃদ্ধবনিতা, সকলেই কৃষ্ণকৈ হৃদয়ের সহিত ভালবাসিত। তাহারা বলিতে পারিত না যে কৃষ্ণ কেন তাহাদের এত প্রিয়। কোনো অজ্ঞাত শক্তি তাহাদিগকে কৃষ্ণের দিকে আকর্ষণ করিত। কৃষ্ণের উপদ্রবে ব্রজের লোক শশব্যস্ত, তথাপি তাহারা কৃষ্ণকে ভাল না বাসিয়া থাকিতে পারিত না। মধ্যে মধ্যে তাহারা যশোদার নিকট অনুযোগও করিত, কিন্তু সেটা মোথিক। কৃষ্ণের কি এক মোহিনী শক্তি ছিল, তিনি ব্রজবাসিগণকে মন্ত্রমুগ্ধ করিয়া রাথিয়াছিলেন। লোকের ঘরে প্রবেশ করিয়া তাহাদের মাখন চুরি করা,তাহাদের মৃদ্ভাজন ভাজিয়া দেওয়া, তাহাদের শিশু সন্তানগণকে প্রহার করা ইত্যাদি তাঁহার নিত্যকর্ম্ম ছিল।

# (২) মাথন-চুরি

## কৃষ্ণ মাতাকে বলিতেছেন—

মৈয়া রী মোহিঁ মাখন ভাবৈ।
মধু মেবা পকবান মিঠাঈ, মোহিঁ নহীঁ ক্লচি আবৈ॥
ব্রজ জুবতী ইক পাছে ঠাঢ়ী, স্থনতি শ্রাম কী বাত।
মন মন কহতি কবহুঁ মেরে ঘর, দেখোঁ মাখন খাত॥
বৈঠৈ জাই মথনিয়াঁ কে ঢিগ, মৈঁ তব রহী ছিপানী।
সূরদাস প্রভু অন্তর্যামী, গ্রালি মনহিঁ কী জানী॥

"মাগো, মাখন আমার বড় ভাল লাগে। মধু, ফলমূল, ঘ্তপক খাছা, মিফীমে আমার বড় রুচি নাই।" এক ব্রজ যুবতী শ্রামের পশ্চাতে দাঁড়াইয়া এই কথা শুনিতেছিল এবং মনে মনে ভাবিতেছিল, "আহা আমি কি কখনো ইহাকে আমার ঘরে মাখন খাইতে দেখিব ? আমার মন্থনপাত্রের নিকট গিয়া কি কানাই কখনো বসিবেন, আর আমি লুকাইয়া থাকিয়া তাঁহাকে দেখিব ? অন্তর্যামী প্রভু গোয়ালিনীর মনের কথা জানিলেন। তাহার পর—

প্রথম করী হরি মাখন চোরী।
খালিন মন ইচ্ছা করি পূরণ, আপু ভজে হরি ব্রহ্ম কী খোরী ॥
মনমেঁ ইহৈ বিচার করত হরি, ব্রজ ঘর ঘর সব জাউ।
গোকুল জনম লিয়ো স্থা কারন, সবকো মাখন খাউ॥
বাল রূপ জস্মতি মোহিঁ জানৈ, গোপিন মিলি স্থা ভোগু।
সূরদাস প্রভু কহত প্রেম সোঁ, ঘেরো রে ব্রজ লোগু॥

হরি প্রথম মাখন চুরি করিলেন। গোয়ালিনীর ইচ্ছা পূর্ণ করিয়া ব্রেদ্ধের গলি দিয়া পালাইলেন। হরি মনে ভাবিতে লাগিলেন, "এই প্রকারে ব্রেদ্ধের প্রত্যেক বাটাতে যাইব। স্থাবের নিমিত্ত আমার ব্রেদ্ধে করেন লাখনই খাইব। যশোমতী আমাকে বালক বলিয়া জানেন। আমি গোগীদের সহিত মিলিত হইয়া স্থভোগ করিব।" প্রভু প্রেমার্দ্র হইয়া বলিতেছেন, "ব্রেদ্ধের লোকেরা আমাকে আবদ্ধ করিয়াছে।" একদিন—

মথতি থালি হরি দেখী জাই।
গয়ে হুতে মাখন কী চোরী, দেখত ছবি রহে নয়ন লগাই।
ডোলতি তুমু সির অঞ্চল উঘর্যো, বেনী পীটি ডোল ইহি ভাই।
বদন ইন্দু পয় পান করন কো, মনহুঁ উরগ উটি লাগত ধাই।
নিরখী স্থাম অঙ্গ পুনি সোভা, ভুজ ভরি ধরি লীনো উর লাই।
চিতৈ রহী জুবতী হরি মুখ, নয়ন সৈন দৈ চিতহি চুরাই।
তন মন ধন গতি মতি বিসরাঈ, স্থুখ দীনো কছু মাখন খাই।
সূরদাস প্রভু রসিক সিরোমণি, তুম্হরী লীলা কো কহৈ গাই॥

হরি গিয়া দেখিলেন যে এক গোয়ালিনী মন্থন করিতেছে। হরি মাখন চুরি করিতে আসিয়াছিলেন, কিন্তু শোভা দেখিয়া এক দৃষ্টে তাকাইয়া থাকিলেন। গোপীর দেহ ছলিতেছে বলিয়া মন্তক হইতে অঞ্চল খসিয়া পড়িয়াছে, বেণীও ছলিতেছে, যেন বদন-ইন্দুর ত্রগ্ধ পান করিবে বলিয়া বেণীরূপী সর্প দোড়াইতেছে। এমন সময়ে শ্রামের অঙ্গের শোভা দেখিতে পাইয়া গোপী শ্রামেক বক্ষেজড়াইয়া ধরিল। যুবতী শ্রামের মুখের দিকে চাহিয়া রহিল। শ্রাম কটাক্ষ ভারা চিত্ত চুরি করিয়া গোপীর দেহ, মন, ধন, মতি, গতি বিশ্বত করাইয়া দিয়া কিঞ্ছিৎ মাখন খাইয়া তাহাকে স্থণী করিলেন। প্রভু রসিকশিরোমণি, তাঁহার লীলা কে গাইয়া শেষ করিতে পারে ?

গোপীরা যশোদার নিকট আসিয়া অভিযোগ করে। এক গোপী তাঁহাকে বলিতেছে—

দেখো মাঈ য়া বালক কী বাত।
বন উপবন সরিতা সব মোহে দেখত স্থামল গাত।
মারগ চলত অনীতি করত হরি, হঠিকৈ মাখন খাত।
গীতাম্বর লৈ সিরতে ওচ়ত, অঞ্চল দৈ মুস্থকাত।
তেরী সোঁঁ কহা কহোঁ জসোদা, উরহন দেত লজাত।
জব হরি আবত তেরে আগে, সকুচি তনক হেব জাত।
কোন কোন গুন কহোঁ স্থাম কে, নেক ন কাহু ডরাত।
সূর স্থাম মুখ নিরখি জসোদা, কহা য়হ বাত॥

শুন মা এই বালকের কথা। ইহার শ্যামল শরীর দেখিয়া বন, উপবন, নদী পর্যান্ত মোহিত হয়। পথে চলিতে চলিতে অশিষ্টতা করে, জেদ করিয়া মাখন চাহিয়া খায়। মাখার উপর পীতান্থর আঁচলের মত করিয়া রাখিয়া ঈষৎ ঈষৎ হাস্থ করে। তোমার দিব্য, অভিযোগ করিতে লজ্জা করে। হরি তোমার কাছে আসিয়াই একটুখানি হইয়া যায়। তাহার কোন্ গুণের কথা বলিব ? সে কাহাকেও একটুও ডরায় না। যশোদা শ্যামের মুখের দিকে চাহিয়া বলিলেন "এ সব কি কথা ?"

আর একটা গোপীর অভিযোগ এই—

খালিনী উরহন কে মিস আঈ।
নন্দ নন্দন তন মন হরি লীনো, বিন দেখে ক্ষণ রহো ন জাঈ॥
স্থনন্থ মহরি অপনে স্থত কে গুন, কহা কাহোঁ কিহি ভাঁতি বনাঈ।
চোলী ফারি হার গহি তোর্যো, ইন বাতন কহোঁ কোন বড়াঈ॥

এক গোয়ালিনী অভিযোগ করিবার ছলে যশোদার নিকট আসিল।
নন্দনন্দন তাহার দেহ-মন হরণ করিয়া লইয়াছেন, সে তাঁহাকে না দেখিলে
ক্ষণমাত্র থাকিতে পারে না। (সে বলিল) শুন, নন্দরাণী, তোমার পুত্রের
শুণের কথা, কেমন করিয়াই-বা বলি ? সে আমার কাঁচলী ছিঁ ড়িয়া হার ছিঁ ড়িয়া
দিয়াছে। তুমিই বল, এ সব করায় কি বাহাগুরী ?

ইহা শুনিয়া কানাই মাকে বলিলেন—

ঝুঠহি মেহিঁ লগাবত গারি। খেলত মৈঁ মোহিঁ বোলি লিয়ো হৈ, দোউ ভুজভরি দীনী জঁকবারি। মেরে কর অপনে কুচ ধারতি, আপহি চোলী ফারি। মাখন আপ মোহিঁ খবায়ো, মৈ কব দীনো ঢারি।

আমার নামে মিখ্যা করিয়া লাগাইতেছে। আমি খেলিতেছিলাম, আমাকে ডাকিয়া লইয়া গিয়া তুই হাতে জড়াইয়া ধরিল, আমার হাত টানিয়া লইয়া নিজের কুচে রাখিল এবং নিজেই কাঁচলি ছিঁড়িল। আমাকে নিজেই মাখন খাওয়াইল। আমি কখন তাহার মাখন ঢালিয়া ফেলিয়া দিলাম ?

# যশোদা তখন গোপীকে বলিতেছেন—

মৈ তুম্হরে মনকী সব জানী।
আপু সবৈ ইতরাতি হৈ দোষণ, দেত শ্যাম কো আনী।
মেরো শ্যাম কহঁ দসহি বরস কো, তুম্হরী জোবন মদ উদমানী।
লাজ নহী আবতি ইন লঙ্গরিনি, কৈসো ধোঁ কহি আবতি বানী।
আপুহি হার তোরি চোলীবন্দ, উর নখঘাত বনাই নিসানী।
কহাঁ কান্হ কী তনুক অঁগুরিয়াঁ, য়হ বার বার কহি পাছিতানী।
দেখহু জাই ঔর কাহকো, হরিপর সবৈ রহত মঁডরাগী।
সূরদাস প্রভু মেরে নান্হো, তুম তরুণী ডোলতি অঠিলানী॥

তোদের মনের কথা আমি সব জানিতে পারিয়াছি। নিজেই হাব-ভাব দেখাইয়া বেড়াস্ অবার আমার কাছে আসিয়া শ্রামের নামে দোষ দিতেছিস্। কোথায় আমার শ্রামের বয়স দশ বৎসর, আর কোথায় তোদের যৌবনের উদ্দামতা ? এই ছফ্টাদের কি লজ্জা নাই ? কি করিয়া আমার কাছে এই সকল কথা বলে ? নিজেই কাঁচলি ও হার ছিঁড়িয়া, নিজেই বক্ষে নথাঘাতের চিহ্ন করিয়াছে। আমার শ্রামের ছোট ছোট আগলুল, তাহার সম্বন্ধে এই সব কথা শুনিলে মনে খেদ হয়। তুই আর কোনো লোক দেখে নিগে যা। তোরা সকলে আমার হরির চারি দিকে ঘুরিয়া বেড়াস্ কেন ? আমার কানাই অতি শিশু, তরুণী তোরা, তার জন্য কামে উন্মন্ত হইয়া বেড়াস্ কেন ?

তখন একজন গোপী বলিল—

হরি জানত হৈঁ মন্ত্র যন্ত্র, সীখো কহুঁ টোনা।
বন মেঁ তরুন কন্হাই, ঘরহি আবত ছোনা॥
এক দিবস কিন দেখহুঁ, অন্তর রহো ছপাই।
দস কো হৈ ধেঁ । বীস কো, নৈননি দেখো জাই॥

হরি কিছু মন্ত্রতন্ত্র জানে, সে কোনোখানে যাতু শিথিয়াছে। কানাই যখন বনে থাকে তথন সে তরুণ, বাড়ী আসিলেই অমনি শিশু। এক দিন কিছু দূরে লুকাইয়া থাকিয়া নিজেই দেখ না কেন। সে দশ বছরের কি কুড়ি বছরের, নিজের চোথেই দেখিতে পাইবে।

পুনঃ পুনঃ গোপালের বিরুদ্ধে অভিযোগ আসাতে যশোদা ভারি রাগিয়া গিয়া হাতে রজ্জু লইয়া তাঁহাকে বাঁধিবেন বলিয়া সঙ্কল্ল করিলেন। বলিতে লাগিলেন যে, একবার গোপালের দেখা পাইলে তাহার কি অবস্থা হইবে তাহা তোমাদিগকে দেখাইব। এমন সময়ে এক গোয়ালিনী হাত ধরিয়া গোপালকে লইয়া আসিল। যশোদা প্রহার করিয়া উদুখলের সহিত তাঁহাকে বাঁধিলেন। তখন গোপীদের মনে বড় ত্রঃখ হইল। তাহারা গোপালকে ছাড়িয়া দিতে অনুরোধ করিল। তখন যশোদা তাহাদিগকে সম্বোধন করিয়া বলিলেন—

জাহু চলী অপনে অপনে ঘর।
তুমহাঁ সব মিলি টাঠ করায়ো, অব আয়ী বন্ধন ছোরন বর॥
মোহিঁ অপনে বাবাকী সোঁ হৈ, কান্হৈ অব ন পতিয়াউঁ।
ভবন জাহু অপনে অপনে সব, লাগত হোঁ মোঁ পাউঁ॥
মোকো জিনি বরজো জুবতী কোউ, দেখোঁ হরি কে খ্যাল।
সূর স্থাম সোঁ কহতি জনোদা, বড়ে নদকে লাল॥

তোমরা নিজের নিজের বাড়ি চলিয়া যাও। তোমরা সকলে মিলিয়া শ্রামকে ধ্রুট করিয়া এখন তাহাকে জোর করিয়া ছাড়াইতে আসিয়াছ। আমার পিতার দিব্য, আর কখনো কানাইকে বিশ্বাস করিব না। আমি তোমাদের পায়ে পড়ি, তোমরা বাড়ি যাও। হে যুবতীরা, তোমরা কেহু আমাকে বারণ করিও না, আমি দেখি হরি কি করে। শ্রাম, তুমি নন্দের বড় আড়রে ছেলে হইয়াছ।

সকলে চলিয়া গেলে হরি নিজ বন্ধন মোচন করিয়া যমলার্চ্জুন (বৃক্ষ) উৎপাটিত করিয়া নলকুবেরকে শাপমুক্ত করিলেন। কিন্তু বন্ধনাবস্থাতেই আবার সকলে তাঁহাকে দেখিতে পাইল। বৃক্ষ উৎপাটনের মড় মড় শব্দে চমকিত হইয়া নন্দরাণী সেখানে আসিয়া তাঁহার বন্ধন মোচন করিয়া তাঁহাকে কণ্ঠলগ্ন করিলেন। এখন হইতে বলরাম ও গোপবালকদের সহিত কৃষ্ণ গোদোহন শিক্ষা করিতে লাগিলেন এবং গোচারণে যাইতে লাগিলেন। প্রাতে তাঁহাকে জাগান হইতেছে—

জাগহু জাগহু নন্দকুমার।
রবি বহু চঢ়ে রৈনি সব নিঘটী, উঘরে সকল কিঁবার।
বারি বারি জল পিয়ত জসোদা, উঠু মেরে প্রাণ অধার।
ঘর ঘর গোপী দহো বিলোবহিঁ, কর কঙ্কন ঝনকার।
সাঁঝ হুহুন তুম কহো গাই কো, তাতে হোত অবার।
সূরদাস প্রভু উঠে স্থনত হী, লীলা অগম অপার॥

"নন্দকুমার, জাগো জাগো। রজনী বিগত হইয়াছে, রবি অনেক দূর উঠিয়াছে, সকলেরই ধার মুক্ত হইয়াছে।" (যশোদা পুত্রের বিপদ হরণের উদ্দেশ্যে তাঁহার উপর) জল ঘুরাইয়া লইয়া পান করিতেছেন আর বলিতেছেন, "উঠ আমার প্রাণের আধার। প্রতি গৃহে গোপীরা দিধি মন্থন করিতেছে, তজ্জ্ব্য মধুর কন্ধণ-ঝন্ধার হইতেছে। তুমি কাল সন্ধ্যার সময় বলিয়াছিলে আজ্ব প্রাতে গোদোহন করিবে। তাহাতে যে বিলম্ব হইতেছে।" ইহা শুনিয়া কানাই তৎক্ষণাৎ উঠিলেন। প্রভুর লীলা অপার ও অনধিগম্য।

# মাতা-পুত্রের কথোপকথন শুনুন—

আৰু মৈ গাই চরাবন জৈহোঁ।
বুন্দাবনকে ভাঁতি ভাঁতি ফল, অপনে করমেঁ থৈহোঁ॥
এসী অবহিঁ কহো জনি বারে, দেখো অপনী ভাঁতি।
তনক তনক পাইঁ চলিহো কৈসে, আবত হৈব হৈ রাতি॥
প্রাত জাত গৈয়া লৈ চারন, ঘর আবত হৈব হৈ সাঁব।
তুম্হরো কমল বদন কুম্হিলৈহৈ, রেঁগত ঘামহিঁ মাবা॥

তেরী সোঁ মোহিঁ ঘামুন লাগত, ভূখ নহীঁ কছু নেক। সূরদাস প্রভু কহো ন মানত, পরে আপনী টেক॥

আজ আমি গরু চরাইতে যাইব। বুন্দাবনের নানা প্রকারের ফল নিজ হাতে তুলিয়া তুলিয়া খাইব। (যশোদা বলিতেছেন) এ কথা এখনো বলিয়ো না, বৎস, তোমার নিজের ক্ষমতা বুঝিয়া দেখ। ছোট ছোট পায়ে কেমন করিয়া হাঁটিবে ? আসিতে রাত্রি হইবে। সকলে ভোর বেলা গাভী লইয়া গিয়া সন্ধার সময় ফিরিয়া আসে। রোদ্রে বেড়াইতে বেড়াইতে তোমার কমল-মুখ শুকাইয়া যাইবে। (কৃষ্ণ বলিতেছেন) তোমার দিব্য, মা, আমার রোদ্রে কফ্ট হয় না, একটুও ক্ষুধা লাগিবে না। কৃষ্ণ কথা শুনিবার পাত্র নন্, তিনি নিজের জেদ বজায় রাখিবেনই রাখিবেন।

বন বন ফিরত চারত ধেনু।
স্থাম হলধর সঙ্গ হৈঁ, বহু গোপ-বালক-সেনু॥
তৃষিত ভঈ সব জানি মোহন, সখন টেরত বেনু।
বোলি ল্যাবো স্থরভিগন সব, চলো জমুন জল দেনু॥
স্থনত হী সব হাঁকি ল্যায়ে, গাই করি ইক ঠৈন।
হৈরি দৈ দৈ খাল বালক, কিয়ে জমুন-তট গৈন॥

কৃষ্ণ বনে বনে গরু চরাইয়া বেড়াইতেছেন। তাঁহার সঙ্গে হলধর এবং অনেক গোপ-বালক-সেনা আছে। সকলে তৃষিত হইয়াছে জানিয়া সংগগণকে বেণু বাজাইয়া ডাকিলেন এবং তাহাদিগকে বলিলেন স্থরভীগণকে যমুনার জল দিবার জন্ম ডাকিয়া লইয়া আইস। ইহা শুনিয়াই তাহারা গরু গুলিকে ডাকিয়া একত্র করিল, এবং গান করিতে করিতে যমুনা-তটে গমন করিল।

আজ প্রাতঃকালে গোপবালকেরা অধিক ডাকাডাকি করাতে কৃষ্ণ-বলরাম কিছু না খাইয়াই বনে আসিয়াছেন। অতএব কৃষ্ণ এক গোপবালককে মাতার নিকট জলখাবারের জন্ম পাঠাইলেন। যশোদা ব্যস্ত হইয়া সন্ম মাখন, সাঁজো দধি, মিষ্ট ফল এবং স্থতপক মিষ্টান্ন গুছাইয়া এক গোয়ালিনীকে দিয়া পাঠাইয়া দিলেন।

> আয়ী ছাক বুলায়ে স্থাম। য়হ স্থনি স্থা সবৈ জুরি আয়ে, স্থবল স্থদামা অরু শ্রীদাম॥

কমল পত্র দোনা পলাস কে, সব আগে ধরি পরসত জাত। খাল মণ্ডলী মধ্য স্থাম ধন, সব মিলি ভোজন রূচিকর খাত॥ এসী ভুখ মাঝ ইহ ভোজন, পঠে দিয়ো করি জসমতি মাত। সূর স্থাম অপনো নহিঁ জেঁবত, খালন কর লৈ লৈ খাত॥

জলখাবার আসিল, শ্রাম সকলকে ডাকিলেন। ইহা শুনিয়া স্থবল, স্থদাম, শ্রীদাম ইত্যাদি সখাগণ আসিয়া জড় হইল। পদ্মপত্র ও পলাস পাতার দোনা প্রত্যেকের সম্মুখে রাখিয়া কৃষ্ণ পরিবেষণ করিতে লাগিলেন। গোপদের মধ্যস্থলে শ্রামধনকে রাখিয়া সকলে মিলিয়া রুচির সহিত ভোজন করিতে লাগিল। (শ্রাম বলিলেন) আমাদের বড় ক্ষুধার সময় যশোমতী মাতা এই ভোজন সংগ্রহ করিয়া পাঠাইয়াছেন। শ্রাম নিজের পাত্র হইতে না খাইয়া গোপবালকদের হাত হইতে উচ্ছিষ্ট লইয়া মুখে দিতে লাগিলেন।

#### চ। শৃঙ্গার রস

# (১, সংযোগ শৃঙ্গার

## গোচারণ ও গোপীদের চিত্ত-বিকার

কৃষ্ণ বড় হইতে লাগিলেন। গোপীরা তাঁহার রূপে মোহিত হইতে লাগিল। কৃষ্ণ প্রাতঃকালে গোচারণে যান এবং সন্ধ্যার সময় সদলবলে গাভীর পাল লইয়া বন হইতে ফেরেন। গোচারণে যাইবার জন্ম প্রাতঃকালে গোপালকে জাগান হইতেছে—

জাগিয়ে গোপাল লাল, প্রগট ভয়ী হংসমাল,
মিট্যো সব অন্ধকাল, উঠো জননী মুখ দিখাঈ।
মুকুলিত ভয়ে কমলজাল, গুঞ্জ করত ভূজমাল,
প্রফুলিত বন পুত্রপ ডাল, কুমুদিনি কুম্হিলাঈ॥
ঠাঢ়ে সব সখা লার, কহত নন্দকে কুমার,
টেরত হেঁ বার বার, আইয়ে কন্হাঈ।
গৈয়নি ভয়ী বড়ী বার, ভয়ি ভয়ি পৈ থননি ভার,
বছরাগন কয়েঁ পুকার, তুম বিনু যঢ়ুরাঈ॥

হে গোপাল জাগ; হংসগণ দেখা দিয়াছে, অন্ধকার দূর হইয়াছে, উঠিয়া জননীকে তোমার শ্রীমুখ দেখাও। কমল সকল ফুটিয়াছে, ভূপের দল গুঞ্জন করিতেছে, বৃক্ষশাখায় পুষ্প প্রস্ফুটিত হইয়াছে এবং কুমুদিনী মান হইয়াছে। তোমার সখারা সকলে দারে দণ্ডায়মান হইয়া তোমাকে নন্দকুমার সম্বোধন করিয়া বারবার "কানাই আইস" বলিয়া ডাকিতেছে। বিলম্ব হওয়াতে, গাভীগণ ব্যস্ত হইয়াছে, তাহাদের পালান হুগ্নে পূর্ণ হওয়াতে ভারী হইয়াছে, তোমার অভাবে, হে যতুরাজ, বৎসগণ ডাকিতেছে।

# গোপীদিগের অনুরাগের প্রবলতা

গোপালকে দেখিয়া ব্রজবালাদের কিরূপ চিত্ত-বিকার হইয়াছিল দেখুন—

মেরে হিয়রে মাঝ লগৈ মনমোহন, লৈ গয়ো মন চোরী।
অবহী ইহি মারগ হেব নিকসে, ছবি নির্থত তৃণ তোরী॥
মোর মুকুট স্রবনন মনিকুগুল, উর বনমালা পীত পিছোরী।
দসন চমক অধরণ অরুনাঈ, দেখত পরী ঠগোরী॥
ব্রজ্ব লরিকন সঁগ খেলত ডোলত, হাথ লিয়ে ফিরত চকডোরী।
দূর স্থাম চিতবত গয়ে মোতন, তন মন লিয়ে অজোরী॥

মনোমোহন আমার হৃদয় অধিকার করিয়াছেন। তিনি আমার মন চুরি করিয়া লইয়াছেন। তিনি এখনই এই পথ দিয়া গিয়াছেন। তাঁহার শোভা দেখিয়া মন মোহিত হয়। চূড়ায় তাঁহার শিথিপক্ষ আছে, কর্ণে তাঁহার কুগুল, বক্ষে তাঁহার বনমালা, পৃষ্ঠে তাঁহার পীত আবরণ। তাঁহার দশনের ঔজ্জ্ল্য ও অধরের অরুণতা দেখিলে অবশ হইতে হয়। তিনি লাটিম হস্তে লইয়া ব্রজ্ব বালকদের সহিত খেলিয়া বেড়াইতেছেন। তিনি আমার দিকে চাহিতে চাহিতে গিয়াছেন, যাইবার সময় আমার দেহ-মন নিঃশেষিত করিয়া লইয়া গিয়াছেন।

### আর একটী পদ শুসুন---

নটবর ভেষ কাছে স্থাম। পদকমল নথ ইন্দু সোভা, ধ্যান পূরন কাম॥ জানুু জঙ্ঘ স্থাটনি করভা, নাহিঁ রস্তা তূল। গীত পট কাছনী মানহাঁ, জলজ কেসর ঝূল॥ কনক ছুদ্রাবলী পঙ্গতি, নাভি কটিকে ভীর।
মনহাঁ হংস রসাল পঙ্গতি, রহে হৈ হ্রদতীর ॥
ঝলক রোমাবলী সোভা, গ্রীব মোতিন হার।
মনহাঁ গঙ্গা বীচ যমুনা, চলী মিলি ত্রয়ধার ॥
বাহু দণ্ড বিসাল তট দোউ অঙ্গ চন্দন রেন্ম।
তীর তরু বনমাল কী ছবি, ব্রজ যুবতী স্থুখ দেনু ॥
চিবুক পর অধরনি দসন ঘ্যুতি, বিশ্ব বীজু লগাই।
নাসিকা স্থক নৈন খঞ্জন, কহত কবি সরমাই ॥
স্রবন কুণ্ডল কোটি রবি ছবি, ত্রকুটি কাম কোদণ্ড।
সূর প্রেভু হৈঁ নীপকে তর, সির ধরে শ্রীখণ্ড॥

শ্যাম নটবর-বেশ ধারণ করিয়াছেন। পদকমলের নথের শোভা ইন্দুর ন্যায়। যে ইহার ধ্যান করে তাহার সকল ইচ্ছাই পূর্ণ হয়। জানু ও জজা করভের ন্যায় স্থগঠিত এবং রস্তাকেও পরাজিত করে। কমল-কেশরের ঝালরের ন্যায় পীত বস্ত্র ধারণ করিয়াছেন। মধ্যস্থলে অবস্থিত কনক-ঘুন্টিকাবলী দেখিয়া বোধ হয় যেন হংসের স্থন্দর পংক্তি (নাভি-) সরোবরের তীরে বিচরণ করিতেছে। রোমাবলীর উপর গ্রীবার মুক্তাহার পড়াতে বোধ হইতেছে যেন গঙ্গার ধারার মধ্যে যমুনার ধারা প্রবেশ করাতে তিনটা ধারা প্রবাহিত হইতেছে। বিশাল বাহুদণ্ড চুইটা যেন এই নদীর চুইটা তীর। বনমালার শোভা তীরস্থ তরুরাজির শোভার ন্যায়। এই শোভা ব্রজ-যুবতীদের স্থ্যদায়ক। চিবুকের উপর অধর ও দশনের ত্যুতি দেখিয়া বোধ হয় যেন বিম্ব ফলের উপর বিদ্যুচ্ছটা পড়িয়াছে। নাসিকা শুকেপক্ষীর ন্যায় এবং ক্রকুটা যেন কামের কোদণ্ড। শ্রাম ময়ূরপুচ্ছের চূড়া ধারণ করিয়া কদম্বতলে দণ্ডায়মান।

গোপীরা কৃষ্ণের প্রেমে এতই বিহ্বল হইয়া উঠিল যে তাহারা কৃষ্ণ ভিন্ন আর কিছুই ভাবিত না। কোন দ্রব্যের নাম লইতে হইলে তাহা ভূলিয়া গিয়া, তাহার নাম কৃষ্ণ বা গোপাল বলিয়া ফেলিত।

থালিনি প্রগট্যো পূরন নেহু।
দধিভাজন সির পর ধরে, কহতি গুপালহিঁ লেহু॥
বন বীথিন নিজ পুর গলী, জহীঁ তহীঁ হরি নাউঁ।
সমুঝাঈ সমুঝত নহীঁ, সিখ দৈ বিথক্যো গাউঁ॥

কোন স্থান কাকে স্রবন কাকী স্থরতি সকোচ। কোন নিডর ডর আপুকো, কো উত্তম কো পোচ।। প্রেম পিয়ে বর বারুণী, বলকত কল ন সঁভার। পগ ডগ মগ জিত তিত ধরতি, মুকুলিত অকল লিলার ॥ মন্দির মেঁ দীপক দিয়ে, বাহর লখে ন কোই। তিনহৈ প্রেম পরগট ভয়ে, গুপ্ত কোন পৈ হোই॥ লজ্জা তরল তরন্ধিণী গুরুজন গহরী ধার। তুহুঁ কুল তরুণী মিলী, তিহি তরত ন লাগী বার॥ বিধি ভাজন ওছো রচ্যো, সোভা সিন্ধু অপার। উলটি মগন তামেঁ ভয়ী, তব কোন নিকাসনহার॥ জৈসে সরিতা সিন্ধানেঁ মিলী জু কুল বিদারি। নাম মিটো সলিলৈ ভয়ী তব কৌন নিবেরৈ বারি॥ চিত অকর্ষ্যো নন্দস্থত মুরলী মধুর বজাই। জিহি লজ্জা জগ লজ্জিয়ো সো লজ্জা গয়ী লজাই॥ প্রেম মগন থালিনি ভাষী সূর স্থপ্রভূকে সঙ্গ। নৈন বৈন মুখ নাসিকা জোঁগ কেচুলি তজৈ ভুজঙ্গ।

গোয়ালিনীরা পূর্ণস্থেহ প্রকাশ করিল। (পাড়ায় পাড়ায় দিধি বিক্রয় করিবার সময়) মাথার উপর দধি-ভাজন রাখিয়া চীৎকার করিয়া হাঁকিতে লাগিল "গোপাল নেবে গো"। ব্রজপথে ও প্রত্যেকের নিজ নিজ গ্রামের গলিতে ক্রমাগত হরিনাম শুনা যাইতে লাগিল। তাহারা বুঝাইলেও বুঝে না, গ্রামের লোকেরা তাহাদিগকে উপদেশ দিতে দিতে হারিয়া গেল, কাহার কথা কে শুনে? কাহাকে মনে করিয়া তাহাদের সক্ষোচ? যে নির্ভয় তাহার ভয় কোথায়? তাহাদের মধ্যে কেইবা উত্তম, কেইবা অধম? প্রেমের তীব্র মদিরা পান করিয়া গোপীরা যাহা-তাহা বকিতে লাগিল, বুদ্ধি ঠিক রাখিতে অপারগ হইল। তাহাদের পা যেখানে-সেখানে পড়িতে লাগিল, তাহাদের তরুণ মস্তিক ধৈর্যাধারণে অসমর্থ হইল। ঘরের মধ্যে প্রদীপ রাখিলে বাহিরে কি হইতেছে বোঝা যায় না, কিন্তু বাহির হইতে সব বোঝা যায়, সেইরপ গোপীদের অন্তরে প্রেমের যে আলোক জলিয়াছিল, তাহা গুপ্ত থাকিবে কি করিয়া? তাহাদের পক্ষে লক্জা হইয়াছিল তরল তরিগণী এবং গুরুজন সেই তরিগণীর

গভীর ধারা। কিন্তু তাহাদের ছই কূলেরই (ইহলোকের ও পরলোকের) তরণী (কাণ্ডারী) মিলিয়াছে। সেই জন্ম তীব্র ধারা পার হইতে বিলম্ব হইল না। শ্রামের সৌন্দর্য্য হইয়াছিল অপার সিন্ধু। কিন্তু বিধি সেই সমুদ্র পার হইবার আধারস্বরূপ গোপীকে অতি সামান্য করিয়া গড়িয়াছেন। সেই হেতু সেই আধার উল্টাইয়া গিয়া সেই সাগরে নিমগ্ন হইল, কে তাহার উদ্ধারকর্ত্তা ? যখন নদী কূল ভাঙ্গিয়া সাগরে মিশায় তখন আর তাহার নদী নাম থাকে না। যখন সমস্তই জল হইয়া যায়, তখন কে সেই নদীকে পৃথক্ করিতে পারে ? নন্দস্থত মধুর মুরলী বাজাইয়া গোপীদের চিত্ত হরণ করিয়াছেন। যে লঙ্জা জগৎকে লঙ্জিত করে সে নিজেই লঙ্জিত হইয়া পালাইয়াছে। গোয়ালিনী কৃষ্ণপ্রেমে মগ্ন হইয়াছে; নয়ন, বদন, মুখ, নাসিকা পর্যান্ত তাহাতে ডুবিয়াছে, অর্থাৎ সমস্তই বিসর্জ্জন দিয়াছে, যেমন সাপ খোলোস ত্যাগ করিয়া চলিয়া যায় (এবং তাহার দিকে ফিরিয়াও তাকায় না)।

# শ্রীকৃফের বংশীধ্বনি

ইহার-উপর শ্রীকৃঞের মধুর বংশীধ্বনি গোপবালাগণকে একেবারে পাগল করিয়া তুলিল—

যব হী বন মুরলী স্রবন পরী।
চক্রিত ভয়াঁ গোপকতা সব, ধাম কাম বিসরী॥
কুল মরজাদ বেদ কী আজ্ঞা, নেকহু নহীঁ ভরী।
স্থাম সিন্ধু সরিতা ললনাগণ, জলকী চরনি চরী॥
স্থত পতি নেহ ভবনজন সন্ধা, লজ্জা নহীঁ করী।
সূরদাস প্রভু মন হরি লীন্হা, নাগর নবল হরী॥

যখনই বনে মুরলী বাজিতেছে শুনা গেল, তখনই গোপকভারা চকিত হইল এবং গৃহকর্ম বিশ্বত হইল। তাহারা কুলমর্য্যাদার ও বেদাজ্ঞার একটুও ভয় করিল না। নদীর ভায় ব্রজললনাগণ কোনো রোধ না মানিয়া শুাম-সিন্ধুর দিকে ধাবিত হইল। তাহারা পতিপুত্রের স্নেহ এবং আত্মীয় স্বজনের ভয় বিসর্জ্জন দিয়া লজ্জা ত্যাগ করিল। নব নাগর হরি তাহাদের মন হরণ করিয়া লইয়াছেন। যখন ভগবানের প্রতি যথার্থ প্রেম উৎপন্ন হয়, তখন তাঁহাকে প্রাপ্ত হইবার জন্ম মানুষ সব ত্যাগ করে।

### গোপীদের চীর-হরণ

ইহার পর ব্রজবালাগণ শ্রীকৃষ্ণকে পতিরূপে পাইবার নিমিত্ত মহাদেবের ও সূর্য্যদেবের আরাখনা করিতে লাগিল। ব্রত ধারণ করিয়া তাহারা নিষ্ঠার সহিত থাকিতে লাগিল। শীতাতপ গ্রাহ্ম না করিয়া তাহারা প্রত্যেক ঋতুর উপযোগী তপস্থায় প্রবৃত্ত হইল। কঠোর তপ-বশতঃ তাহাদের শরীর কৃশ হইয়া গেল। তাঁহার জন্ম তাহাদের দারণ আকাজ্মা জানিয়া কৃষ্ণ তাহাদের প্রতি কৃপাপরবশ হইয়া, যখন তাহারা উলঙ্গ অবস্থায় যমুনায় অবগাহন করিতেছিল, সেই সময় জলের ভিতর তাহাদের প্রত্যেকের পৃষ্ঠদেশ মার্জ্জনা করিয়া দিতে লাগিলেন। ইহাতে গোপবালিকারা বুঝিল যে তাহাদের ব্রত পূর্ণ হইয়াছে।

ইহার পর শ্রীকৃষ্ণ চীর-হরণ-লীলা করিলেন। ভগবানের সমক্ষে আবার নগ্নতা কি ?

# সংযোগ-শৃঙ্গার

# রাধাকৃষ্ণ

বাঙ্গলা বৈষ্ণব পদাবলীতে রাধাকৃষ্ণের প্রথম সাক্ষাৎকারের বহুকাল পূর্বের উভয়ের প্রতি উভয়ের অনুরাগের অনেক বর্ণনা আছে। ইহাকে পূর্বেরাগ বলা হইয়া থাকে। কিন্তু সূর্দাসের কাব্যে রাধা বা কৃষ্ণের পূর্বেরাগের বণনা নাই। রাধা ও কৃষ্ণের সাক্ষাৎকার হঠাৎ ঘটিয়াছিল এবং সেই মুহূর্ত্ত হইতেই তাঁহাদের মধ্যে প্রেমের সঞ্চার হইয়াছিল। র্যভান্থনন্দিনী কুমারী রাধা পিতৃগৃহে থাকিতেন এবং কৃষ্ণের সহিত প্রথম সাক্ষাতের সময় বাল্য ও যৌবনের সন্ধিত্বলে উপনীতা। কৃষ্ণ বালক, তাঁহার বয়সের গণনা করিয়া লাভ নাই, কারণ তিনি স্ব্বিশক্তিমান্। তাহা যদি না হইতেন, তাহা হইলে শিশু অবস্থাতেই নানা অন্ত্র-বিনাশ এবং নানা অলোকিক কার্য্য করিতে সমর্থ হইতেন না। উভয়ের মাতাপিতা উভয়ের সহিত উভয়ের নির্জনে একত্র অবস্থান সম্বন্ধে

উদাসীন ছিলেন। ইহাতে তাঁহারা যোবনোচিত লালসা চরিতার্থ করিবার স্থযোগ পাইয়াছিলেন।

খেলন হরি নিকসে ব্রজ খোরী।
কটি কাছনী পীতাম্বর ওঢ়ে, হাথ লিয়ে ভোঁরা চকডোরী।
মোর মুকুট কুগুল স্রবনন বর, দসন দমক দামিনি ছবি খোরী।
গয়ে স্থাম রবিতনয়াকে তট, অঙ্গ লসতি চন্দন কী খোরী।
গুচক হী দেখি তহাঁ রাধা, নয়ন বিসাল ভাল দিয়ে রোরী।
নীল বসন ফরিয়া কটি পহিরে, বেণী পীঠি রুচির ঝক ঝোরী।
সঙ্গ লরিকিনী চলি ইত আবতি, দিন খোরী অতি ছবি জন গোরী।
সূর স্থাম দেখত হাঁ রীঝে, নৈন নৈন মিলি পরী ঠগোরী॥

হরি ব্রজের গলিতে খেলিতে বাহির হইয়াছেন। তাঁহার কটিদেশে ও পৃষ্ঠে পীত বস্ত্র এবং হস্তে লাটিম। তাঁহার শিরে শিথিপুচ্ছের চূড়া এবং প্রবণে স্থান্দর কুণ্ডল। তাঁহার দশনের ত্য়তির নিকট দামিনীর ত্য়তিও অতি সামায়। তাঁহার অঙ্গে চন্দনের ছাপ শোভা পাইতেছে। শ্যাম যমুনাতীরে গমন করিলেন এবং হঠাৎ সেখানে রাধাকে দেখিলেন। রাধার নয়ন বিশাল এবং ললাটে রুলীর বিন্দু। নীল বসনের ঘাঘরা কটিদেশে আবদ্ধ, পৃষ্ঠে লহরি-বিশিষ্ট কেশের রুচির বেণী দোতুল্যমান। তিনি বালিকাগণে পরিবেপ্তিত হইয়া এই দিকে আসিতেছেন। অল্প বয়সে তাঁহার গোঁরবর্ণের কি শোভাই হইয়াছে! শ্যাম তাঁহাকে দেখিয়াই হর্ষান্থিত হইলেন। পরস্পরে চোখের মিলনে তাঁহারা বিহ্বল হইলেন।

কৃষ্ণ তাঁহার পরিচয় জিজ্ঞাসা করিলেন এবং রাধা উত্তর দিলেন—

বৃঝত স্থাম কোন তূ গোরী ?
কহাঁ রহতি কাকী হৈ বেটা, দেখা নহাঁ কহাঁ ব্রজখোরী।
কাহেকো হম ব্রজতন আবতি, খেলতি রহতি অপনী পোরী।
স্থনতি রহতি প্রবননি নঁদ ঢোটা, করত রহত মাখন দিধ চোরী।
তুম্হরো কহা চোরি হম লৈহাঁ, খেলন চলো সঙ্গ মিলি জোরী।
সূরদাস প্রভু রসিক সিরোমনি, বাতন ভুরই রাধিকা ভোরী॥

শ্যাম জিজ্ঞাসা করিলেন, "হে গৌরাঙ্গি, তুমি কে? তুমি কোথায় থাক এবং তুমি কাহার কন্যা? তোমাকে তো কখনো ব্রজের পথে-ঘাটে দেখি নাই।" (রাধা বলিলেন) "আমি ব্রজে কি জন্ম যাইতে গেলাম ? আমি নিজ বাটীর সদর দরজায় খেলা করি। আমি কানে শুনিতে পাই যে নন্দনন্দন মাখম ও দধি চুরি করে।" (শ্যাম বলিলেন) "আমি তোমার আর কি চুরি করিব ? চল আমরা সকলে মিলিয়া খেলা করি গিয়া।" রসিকশিরোমণি শ্যাম সরলা রাধিকাকে কথায় ভুলাইলেন।

> প্রথম নেহ তুহুন মন জাতো। সৈন সৈন কীনী সব বাতেঁ, গুপ্ত প্রীতি সিস্থতা প্রগটাতো॥ খেলন কবহুঁ হমারে আবহু, নন্দ সদন ব্রজ গাঁউ। দ্বারে আই টেরি মোহি লীজো, কান্হ হৈ মেরো নাঁউ॥

উভয়ের মন প্রথম স্নেহ অনুভব করিল। নয়নের ইন্ধিতে সব কথা হইল। শৈশবেই গুপ্ত (অন্তরের) প্রীতি প্রকাশ পাইল। কৃষ্ণ বলিলেন, "কখনো কখনো ব্রজগ্রামে নন্দালয়ে আমার সহিত খেলা করিতে আসিও। আমার নাম কানাই। আমাদের দ্বারে আসিয়া আমাকে ডাকিয়া লইও।"

সৈননি নাগরী সমুঝান্ট।
থরিক আবহু দোহনী লৈ, ইহৈ মিস্ ছল পান্ট।
গাই গনতি করন জৈইঁ, মোহি লৈ নন্দরান্ট।
বোলি বচন প্রমান কীনে, গুহুন আতুরতান্ট।
কনক বদন স্থঢার স্থনারি, সকুচি মুখ মুস্থকান্ট।
স্থাম প্যারী নৈন রাচে, অতি বিসাল চলান্ট।
গুপ্ত প্রীতি জু প্রগট কীন্ছো, হুদয় গুহুন ছিপান্ট।
সূর প্রভুকে বচন স্থনি স্থনি, রহী কুবঁরি লজান্ট॥

কানাই ইন্ধিতে রাধিকাকে বলিলেন, "গাই ছহিবার ছলে দোহন-পাত্র লইয়া বাথানে আসিও। নন্দরাজা সেখানে গাভী গণনা করিতে আসিবেন। আমিও তাঁহার সঙ্গে আসিব।" কথা বারা উভয়ে নিজ নিজ আতুরতা প্রমাণ করিলেন। কনকবদনী স্থগঠিতা স্থন্দরী সঙ্কুচিতা হইয়া মৃতু হাস্থ করিলেন। শ্যাম-প্রিয়া তাঁহার প্রেম-মোহিত বিশাল চক্ষুর কটাক্ষ নিক্ষেপ করিলেন। হৃদয়ের যে গুপ্ত প্রেম উভয়ে প্রকাশ করিলেন, তাহা তাঁহারা হৃদয়ে লুকাইয়া রাখিলেন। গোপালের কথা শুনিয়া কুমারী সলজ্জভাবে থাকিলেন। নাগরি মনহিঁ গয়ী অরুঝাই।
অতি বিরহ তুকু ভয়ী ব্যাকুল, ঘর ন নেক স্থহাই।
স্থাম স্থলর মদন মোহন, মোহনী সী লাই।
চিত্ত চঞ্চল কুবঁরি রাধা, খান পান ভুলাই।
কবহুঁ বিলপতি, কবহুঁ বিহুঁসতি, সকুচি বহুরি লজাই।
মাত পিতুকো বাস মানতি, মন বিনা ভয়া বাই।
জননি সোঁ দোহনী মাঁগতি, বেগি দে রী মাই।
সূর প্রভুকো খরিক মিলিহোঁ, গয়ে মোহিঁ বোলাই॥

নাগরী রাধা (প্রেমপাশে) আবদ্ধ হইলেন। অতি বিরহে ব্যাকুল হওয়াতে, ঘর একটুও ভাল লাগে না। তিনি যেন শ্যামস্থনর মদনমোহনের মোহিনী মন্ত্রের অধীন হইয়াছেন। চিত্ত সদাই চঞ্চল থাকাতে কুমারী রাধা পান ভোজন পর্যন্ত ভুলিয়া গিয়াছেন। তিনি কখনো বিলাপ করেন, কখনো হাসেন, আবার কখনো সঙ্কুচিত ও লজ্জিত হন। তিনি মাতাপিতার ভয়ে শশব্যস্ত। তিনি মন হারাইয়া বায়্গ্রস্ত হইয়াছেন। জননীর নিকট দোহনপাত্র চাহিলেন এবং বলিলেন, "শীঘ্র দাও। আমি বাথানে গোপালের সহিত সাক্ষাৎ করিব, তিনি আমাকে যাইতে বলিয়াছেন।"

সোচতি চলী কুবঁরি ঘর হী তে, খরিকা গই সমূহাই। কব দেখোঁ বহ মোহন মূরতি, জিন মন লিয়ো চুরাই॥ দেখা জাই তহাঁ হরি নাহাঁঁ, চকুতি ভয়ী স্কুকুমারি। কবহুঁ ইত কবহুঁ উত ডোলত, লাগী প্রীতি খুমারি॥ লিয়ে আবত হরি দেখে, তব পায়ো বিস্রাম। সূরদাস প্রভু অন্তর্থামী, কীন্হো পূরন কাম॥

কুমারী ব্যস্ত হইয়া বাথানে যাইতে লাগিলেন এবং যাইতে যাইতে ভাবিতে লাগিলেন, "যে আমার মন চুরি করিয়া লইয়াছে, তাহার মোহন মূর্ত্তি কখন দেখিব!" বাথানে পোঁছিয়া সেখানে হরি নাই দেখিয়া তিনি চকিত হইলেন। প্রেমের মাদকতায় তিনি কখনো এদিকে, কখনো ওদিকে ঘ্রিয়া বেড়াইতে লাগিলেন। যখন দেখিলেন যে নন্দ হরিকে লইয়া আসিতেছেন, তখন তাঁহার মন শান্তি পাইল। হরি অন্তর্য্যামী, তিনি রাধার মনস্কামনা পূর্ণ করিলেন।

নন্দ গয়ে থরিকৈ হরি লীন্হে।
দেখি তহাঁ রাধিকা ঠাঢ়ী, স্থাম বুলাই লয়ী তহঁ চীন্হে॥
মহর কহো খেলহু তুম দোউ, দূরি কহুঁ জনি জৈহো।
গনতী করত থাল গৈয়ন কী, মুহি নিয়রে তুম রহিয়ো॥
স্থমু বেটা বৃষভান্ম মহর কী, কান্হহি লিয়ে খিলাই।
দূর স্থাম কো দেখে রহিহোঁ, মারে জনি কোউ গাই॥

নন্দ হরিকে গোশালায় লইয়া গেলেন। সেখানে রাধিকা দাঁড়াইয়া আছেন দেখিয়া শ্যাম তাঁহাকে ডাকিয়া আনিলেন এবং নন্দ তাঁহার পরিচয় পাইলেন। নন্দ বলিলেন, "তোমরা তু'জনে খেলা কর, যেন দূরে যাইও না। গোয়ালারা গাভী গণনা করিতেছে; তোমরা নিকটেই থাকিও; শুন, বাছা ব্যভানু কুমারী, কানাইকে খেলায় নিযুক্ত রাখিও, দেখিও গরুতে যেন তাহাকে মারে না।"

### কৃষ্ণকে রাধা বলিতেছেন—

নন্দ বাবাকী বাত স্থনো হরি। মোহিঁ ছাঁড়িকৈ কবহুঁ জাহুগে, ল্যাউঁগী তুমকো ধরি॥ ভলী ভয়ী তুম্হে সোঁপি গয়ে মোহিঁ, জান ন দেহোঁ তুমকো। বাঁহ তুম্হারী নেকু ন ছড়িহোঁ, মহরি খীজিহেঁ হমকো॥

নন্দ মহাশয়ের কথা শুনিলে, হরি? যদি কখনো আমাকে ছাড়িয়া যাও তাহা হইলে আমি তোমাকে ধরিয়া আনিব। ভালই হইয়াছে যে তোমাকে আমার হাতে সমর্পণ করিয়া গিয়াছেন, আমি তোমাকে কোথাও যাইতে দিব না এবং একটুও তোমার হাত ছাড়িব না। (নন্দ মহাশয় যদি জানিতে পারেন যে আমি তোমাকে দেখি নাই তাহা হইলে) তিনি আমার উপর রাগ করিবেন।

বাতন মে লই রাধা লাই।
চলহু জৈয়ে বিপিন রুন্দা, কহত স্থাম বুঝাই।
জব জহাঁ তন ভেষ ধারোঁ, তহাঁ তুম হিত জাই।
নেকহু নহিঁ করোঁ অন্তর, নিগম ভেদ ন পাই।
তুব পরশি তন তাপ মেটোঁ, কাম দুন্দ বহাই।
চতুর নাগরি হঁসি রহি স্থনি, চন্দ্র বদন নবাই॥

শ্যাম কথায় কথায় রাধাকে লইয়া আসিলেন, বলিলেন, "চল বৃন্দাবনে যাই। আমি যখন যেখানে যে রূপ ধারণ করি, তাহা কেবল তোমারই জন্য। তোমাকে একটুও দূরে রাখি না। বেদও এ রহস্য জানিতে পারে নাই। তোমাকে স্পর্শ করিয়া এবং কামদ্বন্দ প্রবাহিত করিয়া আমি দেহের তাপ বিদূরিত করি।" ইহা শুনিয়া চতুরা নাগরী হাসিতে হাসিতে চন্দ্রবদন নত করিলেন।

#### এমন সময়ে—

গগন গরজি ঘহরাই, জুরী ঘটা কারী।
পোন ঝকঝোর, চপলা চমকি চহুঁ ওর, স্থবন তন চিতৈ, নন্দ ডরত ভারী।
কহো বৃষভান্ম কী, কুঁবরি সোঁ বোলিকৈ, রাধিকা কান্হ ঘর লিয়ে জা রী।
দোউ ঘর জাহু সঙ্গ, নভ ভয়ো শ্যাম রঙ্গ, কুঁবর গহো বৃষভান বারী।
গয়ে বনঘন ওর, নবল নন্দ কিশোর, নবল রাধা নয়ে কুঞ্জ ভারী।
অঙ্গ পুলকিত ভয়ে, মদন তিন তন জয়ে, সূর প্রভু স্থাম স্থামা-বিহারী॥

\* গগনে কাল মেঘের ঘটা হইয়াছে। আকাশ গর্জন করিয়া যেন ভাঙ্গিয়া পড়িতেছে। বাতাস ঝাপ্টা মারিতেছে। চপলা চারিদিকে চমকিত হইতেছে। পুত্রের শরীরের দিকে তাকাইয়া নন্দ বড় ভীত হইতেছেন। তিনি ব্যভামুকুমারীকে বলিলেন, "তুমি কানাইকে গৃহে লইয়া যাও। তু'জনে একসঙ্গে বাড়ী যাও। আকাশ কৃষ্ণবর্গ ধারণ করিয়াছে।" ব্যভামুবালা কুমারকে গ্রহণ করিলেন। নবীন নন্দকিশোর নবীনা রাধাকে লইয়া গহন বন-মধ্যস্থ এক নৃতন বৃহৎ কুঞ্জের দিকে গমন করিলেন। তাঁহাদের অঙ্গে পুলক উৎপন্ন হইল, এবং শ্যামা ও শ্যামাবিহারীর দেহকে মদন জয় করিল।

আজু নঁদনন্দন রঙ্গ ভরে। বিবি লোচন স্থবিসাল দোউনকে, চিতবত চিত্ত হরে।

জন্মদেবের গীতগোবিন্দের মঙ্গলাচরণ শ্লোকের তুলনা করুন—
মেখৈর্মেত্বরমম্বরং বনভুবঃ শ্রামান্তমালক্রমৈর্নক্তং ভীরুরন্নং ন্থমেব তদিমম্ রাধে গৃহং প্রাপন্ন।
ইত্থং নন্দনিদেশতশ্চলিতন্নোঃ প্রত্যধ্বকুঞ্জক্রমং
রাধামাধ্বয়োর্জন্বন্তি যমুনাকূলে রহঃ কেলন্নঃ॥

ভামিনী মিলে পরম স্থুখ পায়ো, মঙ্গল প্রথম করে।
কর সোঁ করজ করো কঞ্চন জোঁ, অন্মুজ উরজ ধরে।
আলিঙ্গন দৈ অধর পান কর, খঞ্জন খঞ্জ লরে।
হঠ করি মান কিয়ো নব ভামিনি, তব গহি পাই পরে।
লৈ গয়ে পুলিন মধ্য কালিন্দী, রসবস অনঙ্গ অরে।
পুত্রপ মঞ্জরী মুক্তনি মালা, অঙ্গ অনুরাগ ভরে।
সুরতি নাদ মুখবেনু সুধা স্থনি, তাপ অনতপ জো টরে॥

আজি নন্দনন্দন আনন্দে পরিপূর্ণ। উভয়ের স্থবিশাল লোচনের কটাক্ষ উভয়ের চিত্তকে হরণ করিতেছে। ভামিনীর সহিত মলিত হইয়া হরি পরম স্থুখ পাইলেন এবং কামের প্রথম মঙ্গলাচরণ করিলেন। করের অঙ্গুলী-দ্বারা কনক-স্থন-কমল ধারণ করিলেন, এবং আলিঙ্গন দিয়া অধর পান করিবার সময় নয়নের সহিত নয়নের সমর চলিতে লাগিল। একবার ভামিনী হঠাৎ ক্রোধ করিয়া মানিনী হইলেন, তখন কৃষ্ণ তাঁহার চরণ ধারণ করিলেন। তাঁহাকে যম্না-পুলিনে লইয়া গোলেন, তথায় রসবশতঃ অনঙ্গে আবদ্ধ হইলেন। পুষ্পের মঞ্জরী, মুক্তার মালা অঙ্গের অনুরাগ বর্দ্ধিত করিতেছিল। স্থরতের ধ্বনি এবং মুখ বেণুর মধুর নিঃস্বন শুনিলে যে নিক্কাম তপস্বী তাহারও মন চঞ্চল হয়।

নবল গুপাল নবেলী রাধা, নয়ে প্রেমরস পাগে।
নব তরুবর বিহার দোউ ক্রীড়ত, আপু আপু অনুরাগে॥
সোভিত সিথিল বসন মনমোহন, স্থখবত স্থুখকে বাগে।
মানহুঁ বুঝী মদনকী জালা, বহুরি প্রজারন লাগে॥
কবহুঁক বৈঠি অংশ ভুজ ধরিকৈ, পীক কপোলনি দাগে।
আতি রস রাসি লুটাবত লুটত, লালচ লগে সভাগে॥
মানহুঁ সূর কলপদ্রুম কী নিধি, লৈ উত্রী ফল আগে।
নহিঁ ছুটতি রতি রুচির ভামিনী, তা স্থুখ মেঁ দোউ পাগে॥

নবীন গোপাল ও নবীনা রাধা নূতন প্রেম রসের পাকে পরিপক হইতেছেন। তাঁহারা উভয়ে নূতন তরুকুঞ্জে স্ব স্ব অনুরাগে ক্রীড়া করিতেছেন। মনোমোহন শিথিল বসনে শোভিত এবং স্থ্থ-রশ্মির অধীন হইয়া আনন্দ করিতেছেন, যেন নির্ববাপিত মদনের জ্বালা আবার তাঁহাকে দগ্ধ করিতেছে। কথনো রাধিকা শ্যামের ক্রোড়ে বসিয়া, ভাঁহার কণ্ঠে বাহু বেষ্টন করিয়া, হাসিয়া গণ্ডদেশ (তান্থূলরাগে) অঙ্কিত করিতেছেন, এবং কখনো বা লালসার রস-রাশি লুটিতেছেন ও লুটাইতেছেন, যেন তিনি ফল সম্মুখে করিয়া কল্পজ্ঞমের সম্পত্তি লইয়া অবতীর্ণ হইয়াছেন। স্থান্দরী ভামিনীর রতি শেষ হইতেছে না, উভয়ে সেই স্থাথে নিমচ্জ্রিত রহিয়াছেন।

# নন্দগৃহে রাধার আগমন ও পরিচয়

খেলন মিস কুঁবরি রাধিকা, নন্দ মহরকে আঈ।
সকুচ সহিত মধুরে করি বোলী, ঘর হোঁ কুঁবর কন্হাঈ॥
স্থনত কান্হ কোকিল সম বাণী, নিকসে অতি অতুরাঈ।
মৈয়া রা তু ইনকো চীন্হতি, বারম্বার বতাঈ॥
জমুনা তীর কাল্হি মৈঁ ভুল্যো, বাঁহ পকরি লৈ আঈ।
আবতি য়হাঁ তোহিঁ সকুচতি হৈ, মেঁ দৈ সোঁহ বুলাঈ॥

খেলিবার ছলে কুমারী রাধিকা নন্দের ভবনে আসিলেন। সসক্ষোচে মধুর স্বরে বলিলেন, "কুমার কানাই কি বাড়ীতে আছেন ?" কোকিলের ন্থায় স্বর শুনিয়া কানাই ব্যগ্র হইয়া বাহিরে আসিলেন। (গোপাল মাকে বলিলেন) "মা, তুমি ইহাকে চেন ?" এই কথা বারংবার বলিতে লাগিলেন। "কাল যমুনা-তীরে আমি যখন হারাইয়া গিয়াছিলাম, আমার হাত ধরিয়া এ আমাকে বাটী লইয়া আসিয়াছিল। তোমাকে দেখিয়া সঙ্কুচিত হইয়া এখানে আসিতে চাহে নাই, আমি দিব্য দিয়া ইহাকে আসিতে বলিয়াছি।

দেখি মহরি মনহীঁ জু সিহানী।
বোলি লয়ী বৃঝতি নঁদরাণী, কুঁবর মধুরে মধুবাণী॥
ব্রজ মেঁ তোহিঁ নহিঁ দেখী, কোন গাউঁ হৈ তেরো।
ভলী করী কান্হহি গহি ল্যায়ী, ভূল্যো হত স্থত মেরো॥
নামু কহা হৈ তেরো প্যারী ?
বেটী কোন মহর কী হৈ তৃ, কহি স্থ কোন তেরী মহতারী ?
ধন্য কোখ জিন তুমকো রাখ্যে, ধন্য ঘরী জিহি তৃ অবতারী।
ধন্য পিতা মাতা বনি তেরো, ছবি নিরখতি হরি কী মহতারী॥

মেঁ বেটা ব্যভানু মহর;কী, মৈয়া তুমকো জানতি।
জমুনাতট বহুবার মিলন ভয়ো, তুম নাহিন পহিচানতি॥
ঐসী কহী বাকো মৈ জানতি, বৈ তো বড়ী ছিনারী।
মহর বড়ো লঙ্গর বহু দিন কো, হঁসত দেত মুখ গারী॥
রাধা বোলি উঠি বাবা তুম সে, কছু কভি ঢীঠা কীনী?
ঐসে সমরথ কব মেঁ দেখে, হাঁসি প্যারী উর লীনী॥
মহরি কুঁবরি সোঁ যহ করি ভাষতি, আউ করোঁ তেরী চোটা।
স্বর্গাস হর্ষী নঁদরাণী, কহতি মহরি হম জোটা॥

রাধাকে দেখিয়া নন্দরাণী মনে মনে তাহার প্রশংসা করিলেন। কুমারীকে আপনার নিকট ডাকিয়া লইয়া মিষ্ট কথায় অতি মধুরভাবে জিজ্ঞাসা করিলেন, "তোমাকে তো ত্রজে কখনো দেখি নাই। তোমার বাড়ী কোন গ্রামে ? আমার পুত্র হারাইয়া গিয়াছিল, তুমি তাহাকে লইয়া আসিয়া ভাল করিয়াছিলে। তোমার নাম কি, মা? তুমি কোন্ প্রধানের কন্সা, তোমার পিতাই বা কে? যে কোঁখ তোমাকে ধারণ করিয়াছে, সে ধন্ম: যে মুহূর্ত্ত তোমাকে অবতীর্ণ করিয়াছে, তাহা ধন্ত; তোমার পিতা মাতা ধন্ত।" যশোদা তাঁহাকে এক দুষ্টে নিরীক্ষণ করিতে লাগিলেন। (রাধা বলিলেন) "আমি: রুষভানু প্রধানের কন্যা। আমার মা তোমাকে জানেন। আমার মাতার সহিত যমুনা-তীরে তোমার অনেকবার দেখা-সাক্ষাৎ হইয়াছে। তুমি চিনিতে পারিতেছ না।" ( যশোদা কোতৃক করিয়া তাঁহাকে বলিলেন, ) "আমি তাহাকে জানি, সে বড় ছেনাল। তোর বাবাও অনেক কালের ধ্রুষ্ট।" (এইরূপ ঠাট্টা করিয়া) তিনি হাসিতে লাগিলেন। রাধা বলিয়া উঠিলেন, "আমার বাবা কি তোমার সহিত কখনও কোন ধ্বন্টতা করিয়াছেন ?" ( যশোদা বলিলেন, ) "এমন সমর্থ ব্যক্তি কেহ যে আছে, তাহা তো কখনো দেখি নাই।" ( কুমারীর সহিত এইরূপ বাক্যালাপ করিয়া) তাঁহাকে কোলে টানিয়া লইয়া হর্ষযুক্ত হইয়া বলিলেন, "আয়, তোর চুল বাঁধিয়া দিই। তোর মা আর আমি সাধী।" কি জ্বলন্ত ছবি!

এইরূপ কৌতুক এখনো পশ্চিম দেশে চলে।

রাধার রূপের একটা বর্ণনা শুমুন—

শশি নিরখি মুখ চলত নাহিন, নয়ন নিরখি কুরঙ্গ। কমল খঞ্জন মীন মধুকর, হোত হৈ চিতভঙ্গ॥ দেখি নাসা কীর লজ্জিত, অধরণ দসন নিহারি।
বিশ্ব অরু বন্ধুক বিদ্রুম, দামিনী ডর ভারি॥
উর নিরখি চক্রবাক বিথকে, কটি নিরখি বনরাজ।
চলে দেখি মরাল ভূলে, চলত তব গজরাজ॥
অন্ধ অন্ধ অবলোকি সোভা, মনহিঁ দেখি বিচারি।
সূর মুখপট দেতি কাহে ন, বরষ দস জুগ ভারি॥

রাধার মুখ দেখিয়া শশী অচল হইল, তাঁহার নয়ন দেখিয়া কুরস্প, কমল, খঞ্জন, মীন ও মধুকরের মন ভাঙ্গিয়া গেল, তাঁহার নাসা দেখিয়া শুক লজ্জিত হইল, তাঁহার অধর ও দশনপংক্তি দেখিয়া বিশ্বফল, জবাপুপ্প, প্রবাল ও দামিনীর বড় ভয় হইল, তাঁহার বক্ষঃস্থল দেখিয়া চক্রবাক, এবং কটিদেশ দেখিয়া সিংহ, হতাশ হইল। তাঁহার চলন দেখিয়া মরাল, এবং গতি দেখিয়া গজরাজ, আত্মহারা হইল। তাঁহার এক একটা অঙ্গ দেখিয়া, হে শোভা, তুমি ভাবিয়া দেখ, কেন তুমি দশ যুগ ধরিয়া নিজ মুখ বস্ত্রাচ্ছাদিত করিয়া রাখিবে না।

# ্রাধার আর একটা বর্ণনা—

রাধে তেরো বদন বিরাজত নীকো।
জব তূ ইত উত বঙ্ক বিলোকতি, হোত নিসাপতি ফীঁকো॥
ফ্রেকুটী ধনুষ নয়ন সর সাধে, সির কেসরি কো টীকো।
মনুঁ ঘূঁঘট পট মৈঁ ছুরি বৈঠো, পার্মি পতি রতি হী কো॥
গতি মেঁ মন্ত নাগ জ্যোঁ নাগরি, করে কহতি হোঁ লীকো।
সূরদাস প্রভু বিবিধ ভাঁতি করি, রিঝয়ো হরি পী কো॥

(সখীর উক্তি) রাধে তোর মুখ কি স্থন্দর। যখন তুই তোর বক্র দৃষ্টি ইতস্ততঃ নিক্ষেপ করিদ, তখন নিশাপতি আভাহীন হইয়া যায়। তোর জ্রকুটী ধন্মর ত্যায়, তাহাতে তোর নয়ন-শর যোজিত। তোর ললাটে কুঙ্কুমের ফোঁটা, দেখিয়া মনে হয় যেন কামদেব রতিকে তোর ঐ গুঠনের মধ্যে লুকাইয়া রাখিয়াছে। হে নাগরি, আমি জোর করিয়া বলিতেছি যে তোর গতি মত্ত হস্তীর গতির ত্যায়। তুই নানা প্রকারে তোর প্রিয় হরিকে আনন্দিত করিয়াছিদ্।

## সংযোগ-শৃঙ্গার

#### রাধার প্রেম

সকল গোপীরই কৃষ্ণে অনুরাগ ছিল, কিন্তু রাধার প্রেম সকলের প্রেমকে অতিক্রম করিয়াছিল—

রাধা বিনয় করতি মন হাঁ মন, স্থনতু স্থাম অন্তরকে যামী।
মাতা পিতা কুলকানিহি মানত, তুমহিঁন জানত জগ স্থামী॥
তুম্হরো নাম লেত সকূচত হৈঁ, ঐসে ঠোর রহী হোঁ আনী।
গুরু পরিজন কী কানি মানিয়ো, বারস্বার কহী মুখ বানী॥
কৈসে সঙ্গ রহোঁ বিমুখন কে য়হ, কহি কহি নাগরি পছিতানী।
সূরদাস প্রভু কো হুদয় ধরি, গৃহজন দেখি দেখি মুসকানী॥

রাধা মনে মনে নিবেদন করিতেছেন—শুন ওহে অন্তর্য্যামী শ্রাম, মাতাপিতা কেবল কুলের মর্য্যাদাই জানেন, তোমাকে জগৎ-স্বামী বলিয়া বুঝিতে পারেন না। তোমার নাম লইতে সঙ্কোচ বোধ করেন। হায়, আমি এমন স্থানেও আসিয়া পড়িয়াছি! গুরুজন-পরিজনের মুখে "মান বজায় রাখিও," কেবল এই কথা। বিমুখদের সঙ্গে কেমন করিয়া থাকিব ? ইহা বলিয়া রাধা খেদ করিতে লাগিলেন। গৃহের লোকেরা এই বলিয়া মনে মনে হাসিতে লাগিল যে কৃষ্ণ ইহার হৃদয় অধিকার করিয়াছেন।

রাধার এক দিকে আত্মীয়, স্বজন, গুরুজনদের কাছে, অপর দিকে সখীদিগের কাছে, স্বীয় তীব্র কৃষ্ণান্ত্ররাগ গোপন করিতে হইতেছে। কিন্তু সকলের মনেই সে সম্বন্ধে সন্দেহ জনিয়াছে। সখীরা তাঁহাকে জিজ্ঞাসা করে, "তোমার সহিত কৃষ্ণের দেখা-সাক্ষাৎ হয় ?" কিন্তু রাধা তাহা একেবারেই স্বীকার করেন না। রাধার মনে সর্ববদাই কৃষ্ণ-দর্শনাকাজ্ঞা জাগরক। তিনি বলিতেছেন—

আজুকে দিন কো, সখী অতি নহীঁ জো, লাখ লোচন, অঙ্গ অঙ্গ হোতে। \*
পূরতি সাধ, মেরে হৃদয় মাঁঝি, দেখত সবৈ ছবি, স্থাম কো তে॥

্তুলনা করুন—দেখিতে দেখিতে মনে এমন লয়।
সকল অঙ্গে যদি নয়ান হয়॥

চিত্ত লোভী, নৈন দার অতিহী, সূক্ষ্ম কহাঁ বহ, সিন্ধু ছবি হৈ অগাধা। রোম জিতনে অঙ্গ, নৈন হোতে সঙ্গ, রূপ লেতী, নিদরি কহতি রাধা॥ স্রবণ স্থানি স্থানি দহৈ, রূপ কৈসে লহৈ, নৈন কছু গহৈ, রসনান তাকে। \* দেখি কোউ রহৈ, কোউ স্থান রহৈ, জীভ বিন সো কহৈ, কহা নহিঁ নৈন জাকে॥

অঙ্গ বিন্ম হৈ সবৈ, নহীঁ একো কবৈ, স্থনত দেখত জবৈ, কহত লোরে। কহৈঁ রসনা, স্থনত প্রবন, দেখত নৈন, সূর সব ভেদ গুনি, মনহিঁ তোরে॥

"আজিকার দিনে, অধিক নয়, কেবল লক্ষ্ণ নয়ন আমার অঙ্গে অঙ্গে যদি থাকিত, তাহা হইলে তাহাদের দারা শ্রামের সম্পূর্ণ সৌন্দর্য্য হৃদয়্-মধ্যে দেখিয়া আমার মনের সাধ পূর্ণ করিতাম। আমার চিত্ত অতি লোভী—কোথায় শ্রামের অগাধ সৌন্দর্য্য-সিন্ধু আর কোথায় আমার চক্ষুর সঙ্কীর্ণ দার।" রাধা নিজ শক্তির নিন্দা করিয়া বলিতেছেন, "আমার অঙ্গে যতগুলি লোম আছে, যদি ততগুলি চক্ষু থাকিত, তাহা হইলে কুষ্ণের রূপের ধারণা করিতে গারিতাম। শ্রবণ কেবল শুনিয়া শুনিয়াই অনুতপ্ত হয়, রূপের বোধ তাহার কি করিয়া হইবে ? নয়ন কিছু বোধ করিতে পারে বটে, কিন্তু তাহার জিহ্বা না থাকাতে তাহা ব্যক্ত করিতে পারে না। অতএব একজন দেখে, আর একজন বলে। যাহার জিহ্বা নাই, সে কি বলিবে ? আবার নয়নহীন জিহ্বা যাহা বলে তাহা তো সে নিজে দেখে নাই। সকল অঙ্গই অঙ্গহীন, একটাও সম্পূর্ণ উপযোগী নয়। যখন দেখে বা শুনে, তখন কি দেখিল বা কি শুনিল তাহা বলিতে পারে না। রসনা বলে, শ্রবণ শুনে, নয়ন দেখে, এই মাত্র। ইহাদের উপলব্ধিতে প্রভেদ আছে।" (মোট কথা, জিহ্বারও যদি চক্ষু থাকিত, তাহা হইলে কৃষ্ণের রূপের বর্ণনা করা সম্ভব হইত।)

# সংযোগ-শৃঙ্গার

# দান-লীলা

শ্রীকৃষ্ণের নানা অলোকিক কার্য্য দেখিয়া গোকুলবাসীদের বিশাস জন্মিয়াছিল যে কৃষ্ণ ভগবানের অবতার। কিন্তু অনেকের মনে তখনও

তুলসীদাসের—"গিরা অনয়ন, নয়ন বিমুবানী"র সহিত তুলনা করুন।

পর্যান্ত কিছু সন্দেহ ছিল। গোবর্দ্ধন-লীলা হইতে তাহাদের সে সন্দেহ সম্পূর্ণরূপে তিরোহিত হইয়াছিল। সকলেই তাঁহার রূপগুণে মোহিত হইল, বিশেষ করিয়া ব্রজযুবতীরা। তাহারা প্রত্যেকেই তাঁহার প্রতি আসক্ত হইয়াছিল, কিন্তু নিজ নিজ হৃদয়ের ভাব কাহাকেও জানিতে দিত না। শ্রীকৃষ্ণ তাহাদের সাধ পূর্ণ করিবার ইচ্ছা করিলেন। তাঁহার আরও ইচ্ছা হইল যে তাহারা পরস্পরের মধ্যে স্ব স্ব ভাব গোপন না করে। ভক্তদের মধ্যে ভাব গোপন অবিধেয়। ভাব-বিনিময়-ছারা ভক্তি বর্দ্ধিত হয়। আশ্চর্য্যের বিষয় এই যে তাহাদের পরস্পরের মধ্যে ঈর্য্যা উৎপন্ন হয় নাই। চন্দ্রাবলীর কথা ব্যতিক্রমের মধ্যে।

গোপীরা গোকুল হইতে নিত্য মথুরায় ছগ্ধ, দধি, মাখম ও ঘৃত বিক্রয় করিতে যাইত। এক দিন পথিমধ্যে কৃষ্ণ তাহাদিগকে আটক করিয়া বলিলেন, "তোমরা রাজার দান, অর্থাৎ শুল্ক, ফাঁকি দিতেছ, অতএব তোমাদিগকে দান দিতে হইবে। আমার উপর দান সংগ্রহের ভার।" ষোড়শ সহস্র যুবতী বেশবিস্থাস করিয়া নূপুর্ধ্বনি করিতে করিতে বৃন্দাবন-প্রথে মথুরায় যাইতেছিল—

দধি বেচন চলী ব্রজনারী।
সীস ধরি ধরি মাট মাটুকী, বড়ী সোভা ভারি।
নিকসি ব্রজকে গয়ীঁ গোড়ে, হরষ ভয়ী স্থকুমারী।
চলীঁ গাবতি কৃষ্ণ কে গুন, হৃদয় ধ্যান বিচারি।
সবন কে মন জো মিলে হরি, কোই ন কহতি উঘারি।
সূর প্রভু ঘট ঘট কে ব্যাপী, জানি লয়ী বনবারি॥

ব্রজনারীগণ দধি বেচিতে চলিল। তাহারা হাঁড়া-হাঁড়ি মাথায় রাখাতে তাহাদের কি শোভাই হইয়াছে! ঘর হইতে বাহির হইয়া তাহারা প্রশস্ত রাজপথে আসিয়া পড়িল, তখন স্থকুমারীগণ অতি হর্ষযুক্ত হইল। তাহারা সকলেই মনে মনে কৃষ্ণ-গুণানুকীর্ত্তন করিতে করিতে চলিল। সকলেরই মনের ইচ্ছা যে হরির সহিত দেখা হয়, কিন্তু কেহই মনের কথা খুলিয়া বলিতেছে না। বনোয়ারী প্রভু সকলেরই হৃদয়ে অবস্থান করেন, অতএব তিনি একথা জানিতে গারিলেন।

খারিন তব দেখে নঁদনন্দন।

মোর মুকুট পীতাম্বর কাছে, খোরি কিয়ে তনু চন্দন॥

তব য়হ কহাে কহাঁ অব জৈহাে, আগে কুঁবর কন্হাঈ।

য়হ স্থানি মন আনন্দ বঢ়ায়াে, মুখ কহাঁ বাত ডরাঈ॥

কো উ কোউ কহতি চলাে রী জাঈ, কোউ কহৈ ফিরি ঘর জাই।

কোউ কোউ কহতি কহা করিহৈ হরি, উনকাে কহাঁ পরাই॥

কোউ কোউ কহতি কালি হী হমকাে, লূটি লঈ নদলাল।

সূর স্থাম কে এসে গুন হৈঁ, ঘরহি ফিরাে ব্রজবাল॥

গোয়ালিনীরা তখন নন্দনন্দনকে দেখিতে পাইল। তাঁহার মাথায় ময়ৄর-পুচ্ছের মুকুট, পরিধানে পীতাম্বর এবং শরীরে চন্দনের ছাপ। তাহারা বলিতে লাগিল, এখন কোথায় যাইবে ? সন্মুখে যে কুমার কানাই। ইহা শুনিয়া তাহাদের মনে আনন্দ হইল, কিন্তু মুখে ভয়ের ভাব দেখাইতে লাগিল। কেহ কেহ বলিল, চল অগ্রসর হই, এবং কেহ কেহ বলিল, চল বাড়ী ফিরিয়া যাই। কেহ কেহ বলিল, হরি আমাদের কি করিবেন ? উহাকে দেখিয়া কোথায় পালাইব ? কেহ কেহ বলিল, নন্দলাল কানাই কাল আমাকে লুটিয়া লইয়াছেন। সূরদাস বলিতেছেন, শ্যামের গুণ এই রূপই, হে ব্রজবালাগণ, ঘরে ফিরিয়া যাও।

#### কৃষ্ণ বলিলেন—

থারিন য়হ, ভলী নহীঁ করতি।

তথ দধি য়ত নিতহি বেচতি, দান দেতে ডরতি॥

কান্হ কহত দধি দান, ন দৈহোঁ।

লৈহোঁ ছীনি দূধ দধি মাখন, দেখত হী তুম রৈহোঁ॥

কানাই বলিলেন, হে গোয়ালিনীগণ, তোমরা ভাল করিতেছ না। তোমরা ছুধ, দিধি, ঘুত নিত্য বিক্রয় কর, অথচ দান দিতে ডরাও। যদি দান না দাও, তাহা হইলে তোমাদের ছুধ, দহি, মাখম কাড়িয়া লইব আর তোমরা তাকাইয়া থাকিবে।

#### গোপীরা বলিল-

আজহঁ মাঁগি লহু দিধ দৈহোঁ।

দূধ দহী মাখন জো চাহো, সহজ খাহু স্থুখ পৈহোঁ॥
তুম দানী হৈব আয়ে হম পর, য়হ হমকো নহিঁ ভাবত।
করো তহাঁ লোঁ নিবহৈ জোঈ, জাতে সব স্থুখ পাবত॥
হমকো জান দেহু দধি বেচন, পুনি কোউ নাহিন লৈহৈ।
গোরস লেত প্রাত হী সব কোউ, সূর ধর্যো পুনি রৈহৈ॥

তুমি আমাদের নিকট দিধি চাহিয়া লও, আমরা দিব। হুধ, দিধি, মাখম যাহা চাহিবে, সহজে খাও, সুখ পাইব। কিন্তু তুমি দানী হইয়া আমাদের উপর আসিয়া পড়িয়াছ দেখিয়া আমাদের ভাল লাগিতেছে না। যাহা শেষ পর্যন্ত চলিবে, যাহাতে সকলে সুখী হইবে, তাহা করাই ভাল। আমাদিগকে দিধি বেচিতে যাইতে দাও; ইহার পর কেহ লইবে না। সকালেই সকলের হুধের প্রয়োজন হয়, এখন যোগাইতে না পারিলে পড়িয়া থাকিবে।

## কানাই বলিলেন —

দান দিয়ে বিন জান ন পৈহোঁ। জব দৈহোঁ ঢৱাই সব গোৱস, তবহিঁ দান তুম দৈহোঁ॥

দান না দিয়া যাইতে পাইবে না। যখন সব ছুধ ঢালিয়া ফেলিয়া দিব, তখন দান দিবে, নয় ?

গোপীরা বলিল,

গিরিবর ধরোগ অপনে ঘর কো।
তাহিকে বল তুম দান লেত হোঁ, রোকি রহত হোঁ হমকো।
অপনে হী মুখ বড়ে কহাবত, হমহু জানতি তুমকো।
য়হ জানতি পুনি গাই চরাবত, নিত প্রতি জাত হোঁ বন কো।
মোর মুকুট মুরলী পীতাঁবর, দেখে আভূষণ বন কো।
সূরদাস কাঁধে কমরি হু জানতি, হাথ লকুট কঞ্চন কো।

তুমি গোবর্জন ধারণ করিয়াছ, তা তুমি যাহা ভাল বুঝিয়াছ তাহা করিয়াছ। তাহারই বলে বুঝি তুমি দান চাহিতেছ? তুমি নিজের মুখে নিজের বড়াই করিতেছ। আমরা তোমাকে বেশ চিনি—জানি যে নিত্য বনে গিয়া গরু চরাও। তোমার ময়ূর-পুচ্ছের মুকুট ও পীতাম্বর দেখিয়াছি। বন হইতে প্রাপ্ত তোমার সব ভূষণও দেখিয়াছি। তোমার কাঁধের কম্বলখানিও জানি এবং হাতের কাঞ্চন কাঠের লাটীও দেখিয়াছি।

### কানাই বলিলেন,—

য়হ কমরী কমরী করি জানতি।
জাকে জিতনী বুদ্ধি হাদয় মেঁ, সো তিতনী অনুমানতি॥
য়া কমরী কে এক রোম পর, বারোঁ চীর নীল পাটম্বর।
সো কমরী তুম নিন্দতি গোপী, জো তিনি লোক আড়ম্বর॥
কমরী কে বল অস্তর সঁহারে, কমরিহি তে সব ভোগ।
জাতি পাঁতি কমরী সব মেরী, সূর সবহি য়হ জোগ॥

এই কম্বলকে কম্বল বলিয়া ভাবিতেছ ? যাহার হৃদয়ে যেমন বুদ্ধি,
সে তো তেমনই অনুমান করিবে। এই কম্বলের একটা লোমের জন্ম কত
নীল রেশমের শাড়ী বিসর্জন করিতে পারি। গোপীগণ, তোমরা সেই কম্বলের
নিন্দা করিতেছ যাহা ত্রিভুবনের গোরব। এই কম্বলের বলে আমি অস্তর
সংহার করিয়াছি। এই কম্বল হইতেই সমস্ত ভোগ। এই কম্বলই আমার
জাতি-কুল। ইহা সকল কার্য্যেরই যোগ্য।

# তখন গোপীরা বলিল,—

অব তুম সাঁচী বাত কহী।
এতেপর যুবতিন কো রোকত, মাঁগত দান দহী॥
জো হম তুমহি কহো চাহত হী, সো শ্রীমুখ প্রগটায়ো।
নীকে জাতি উঘারি আপনী, যুবতীন ভলে হাঁসায়ো॥
তুম কমরী কে ওঢ়নহারে, পীতাম্বর নহিঁ ছাজত।
সূরদাস তমু কারে উপর, কারী কমরী ভাজত॥

এখন তুমি সত্য কথা বলিয়াছ। এই কারণে তুমি যুবতীগণকে আট্কাইতেছ এবং তাহাদের নিকট দান চাহিতেছ ? আমরা তোমাকে যাহা বলিতে চাহিতেছিলাম, তাহা শ্রীমুখ দিয়াই বাহির হইয়াছে। তুমি তোমার জাতির বেশ পরিচয় দিয়াছ এবং যুবতীগণকে হাসাইয়াছ। তুমি কম্বল্ধারী; পীতাম্বরে তোমাকে ভাল দেখায় না। কালো কম্বলই তোমাকে মানায় ভাল।

# কৃষ্ণ বলিলেন,—

মোসোঁ বাত স্থনহু ব্ৰজনারী।
এক উপাখ্যান চলত ত্রিভুবন মে, তুম সোঁ। আজ উঘারী।
কবহু বালক মুঁহ ন দীজিয়ে, মুঁহ ন দীজিয়ে নারী।
জোই মন করৈ সোই করি ডারৈ, মূড় চঢ়ত হৈ ভারী।
বাত কহত আঠিলাত জাতি সব, হঁসত দেতি করতারী।
সুর কহা এ হমকো জানৈ, ছাছহি বৈচনহারী॥

হে ব্রজনারীগণ আমি যাহা বলিতেছি শুন। এক প্রবাদবাক্য ত্রিভুবনে চলিয়া আসিতেছে, তাহা আজ তোমাদিগকে খুলিয়া বলিতেছি। (সেটা এই যে) দ্রীলোককে এবং বালককে কখনো প্রশ্রেষ্ট্র দিও না। তাহারা যাহা মনে করে তাহাই করিয়া বসে, এবং বড় মাথায় চড়ে। তাহারা কথায় কথায় গুমর দেখায়, এবং করতালি দিয়া হাসে। যাহারা ঘোল বেচিয়া খায়, তাহারা আমাকে কি করিয়া বুঝিবে ?

#### গোপীরা বলিল,—

য়হ জানতি তুম নন্দ মহর স্থৃত।
ধেনু তুহত তুমকো হম দেখতি, জাত খরিকাহ উত॥
চোরী করত রহো পুনি জানতি, ঘর ঘর ঢুঁ ঢ়ত ভাঁড়ে।
মারগ রোকি ভয়ে অব দানী বৈ ঢক্প কব তেঁ ছাঁড়ে॥
ঔর স্থনত্ত জস্মতি জব বাঁধে, তব হম কিয়ো সহাই।
সূরদাস প্রভু য়হ জানতি হম, তুম ব্রজ রহত কন্হাই॥

আমরা এই জানি যে তুমি নন্দ প্রধানের পুত্র। আমরা যখন বাথানের দিকে যাই, তখন তোমাকে ধেনু দোহন করিতে দেখি। আর জানি যে তুমি এচুরি করিতে, ঘরে ঘরে ভাঁড় খুঁজিয়া বেড়াইতে। এখন দেখিতেছি তুমি দানী সাজিয়া পথ আট্কাইয়া আছ। চুরির অভ্যাস কবে ছাড়িলে ? আরও শুন, যখন যশোমতী তোমাকে বাঁধিয়াছিলেন, তখন আমরা তোমার সাহায্য করিয়াছিলাম। আর আমরা জানি যে, কানাই, তুমি ব্রজে ধাক।

### কৃষ্ণ বলিলেন,—

কো পিতা কো মাতা হমারী।

কব জনমত হমকো তুম দেখ্যো, হঁসী লগত স্থানি বাত তুম্হারী ॥ কব মাখন চোরী করি খায়ো, কব বাঁধে মহতারী। তুহত কোনকী গৈয়া চারত, বাত কহী য়হ ভারী ॥ তুম জানতি মোহিঁ নন্দ চুটোনা, নন্দ কহাঁ তে আয়ে। মৈ পূরণ অবিগতি অবিনাসী, মায়া সবনি ভুলায়ে॥ য়হ স্থানি গালিনী সবৈ মুসকানী, ঐসেউ গুণ হৌ জানত। সূর স্থাম জো নিদয়ো সব হী, মাত পিতা নহিঁ মানত॥

আমার পিতাই বা কে আর মাতাই বা কে ? কবে তোমরা আমাকে জন্মাইতে দেখিয়াছ ? তোমাদের কথা শুনিয়া হাসি পায়। কবে আমি মাখম চুরি করিয়া খাইয়াছিলাম ? কবে আমার মাতা আমাকে বাঁধিয়াছিলেন ? কবে কাহারই বা গো-দোহন বা গো-চারণ করিয়াছি ? ভারি কথা বলিলে তো। তোমরা আমাকে নন্দের পুত্র বলিয়া জান, কিন্তু নন্দ কোথা হইতে আসিলেন ? আমি পূর্ণব্রহ্মা, অজ্ঞেয় এবং অবিনাশী। আমি মায়া-দারা সকলকে ভুলাইয়া রাখিয়াছি। ইহা শুনিয়া গোপীরা সকলে মৃত্র হাম্ম করিল, (এবং বলিল) তোমার এত গুণ যে তুমি সকলের নিরাদর কর এবং পিতা মাতা পর্যান্ত মান না!

তুমকো নন্দ মহর ভরুহায়ে।
মাতা গর্ভ নহী তুম উপজে, তৌ কহো কহাঁ তে আয়ে।
ঘর ঘর মাখন নহী চুরায়ে, উখল নহী বঁধায়ে।
হাহা করি জমুমতি কে আগে, তুমকো নাহি ছুড়ায়ে।

খালন সঙ্গ সজ বৃন্দাবন, তুম নহি গাই চরায়ে। সূর স্থাম দস মাস গর্ভ ধরি, জননি নহী তুম জায়ে॥

তোমাকে নন্দ রাজা (আদর দিয়া দিয়া) নফ করিয়াছেন। তুমি যদি মাতার গর্ভ হইতে উৎপন্ন না হইয়া থাক, তবে বল কোথা হইতে আসিলে? তুমি ঘরে ঘরে মাখম চুরি করিয়া বেড়াও নাই? তুমি কি উদ্খলে আবদ্ধ হও নাই, আর আমরা যশোমতীর সম্মুখে হাহা করিয়া গিয়া তোমাকে ছাড়াই নাই? তুমি কি গোয়ালাদের সঙ্গে বনে বনে গরু চরাও নাই? দশ মাস গর্ভ-ধারণ করিয়া তোমার জননী কি তোমাকে প্রসব করেন নাই?

এই সকল কথার উত্তরে কৃষ্ণ বলিলেন,—

ভক্ত হেতু অবতার ধর্যো।
কর্ম্ম ধর্ম কে বসমেঁ নাহীঁ, জোগ জগ্য মন মেঁ ন কর্মো।
দীন গুহারি স্থনোঁ স্রবননি ভরি, গর্ব্ব বচন স্থনি হৃদয় জর্মোঁ।
ভাব অধীন রহোঁ সবহীকে, ওর ন কাছু নেক ডরোঁ।
ব্রহ্ম কোটি আদি লোঁ ব্যাপক, সবকো স্থথ দৈ ছ্থহি হরোঁ।
স্থর স্থাম তব কহী প্রগট হী, জহাঁ ভাব তহঁতে ন টরোঁ।

আমি ভক্তের প্রেমে অবতার ধারণ করিয়াছি। আমি ধর্ম্ম ও কর্ম্মের বশ নই, যোগ-যাগ আমার মনে স্থান পায় না। আমি দীনের আহ্বান কর্ণে শ্রবণ করি; গর্বের বচন শুনিলে আমি হৃদয়ে জলিতে থাকি। আমি সকলের ভক্তির অধীন, আর কিছুকে আমি একটুও ডরাই না। কোটা ব্রহ্মার আদি হইতে আমি ব্যাপক। সকলকে সুখ দিয়া আমি তুঃখ হরণ করি। শ্যাম তখন প্রকাশ্যেই বলিলেন, যেখানে ভক্তি পাই সেখান হইতে আমি এক গাও নড়িনা।

# তখন গোয়ালিনীরা বলিল,—

কান্থ কহাঁকী বাত চলাবত।
স্বৰ্গ পাতাল এক করি রাখোঁ, যুবতিন কো কহি কহা বতাবত।
জো লায়ক তো আপনে ঘর কো, বন ভীতর ডরপাবত।
কহা দান গোরস কো হৈবহৈ, সবৈ ন লেহু দেখাবত।

রাতি জান দেহু ঘর হমকো, ইতনেহী স্থুখ পাবত। সূর স্থাম মাখন দধি লীজৈ, যুবতিন কত অরুঝাবত॥

কানাই, তুমি আকাশ-পাতাল একত্র করিয়া কোথাকার কথা আনিতেছ ? যুবতীগণকে সে সব কথা কি বলিতেছ ? তুমি নিজের ঘরে গুণবান্ ( আমাদের তাতে কি ? ) কেবল বনের ভিতর আমাদিগকে ভয় দেখাইতেছ। আমাদের ত্রগ্ন হইতে দান মাত্র লইবে কেন ? যাহা আছে দেখাইয়া দিতেছি, সব লও। আমাদিগকে থালি হাতে বাড়ী যাইতে দাও, তাহা হইলেই আমরা স্থা হইব। মাথম, দধি—সব লও, যুবতীদিগকে কেন আট্কাইতেছ ?

কানাই বলিলেন,—

মাখন দধি কহ করোঁ তুম্হারো। বনিজ তুম করতি সদাঈ, লেখো করিহোঁ আজু তিহারো॥

আমি তোমাদের মাখম, দধি লইয়া কি করিব ? তোমরা সদাই বাণিজ্য করিয়া থাক, আজ আমি তোমাদের হিসাব লইব।

> হাঁসি বৃষভানুস্ততা তব বোলী, কহা বনিজ হম পাস। সূর স্থাম লিখো করি লীজৈ, জাহিঁ সব ব্রজবাস।

র্ষভান্ম-স্থতা তখন হাসিয়া বলিলেন, আমাদের কাছে কি পণ্য আছে ? তুমি হিসাব করিয়া লও, আমরা সকলে ব্রজে আমাদের আবাসে যাই।

কানাই বলিলেন,—

কবন বনিজ কহি মোহিঁ সুনাবতি।
তুম্হরো গথ লাদো গয়ন্দ পর, হীঙ্গ মরিচ পীপরি কহা গাবতি।
অপনো বনিজ হুরাবত হৌ কত, নাম লিয়ো ইতনো হী।
কহা হুরাবতি হৌ মো আগে, সব জানত তুব গোহী॥
বহুত মোল কো বাবা তুম্হরো, কৈসে হুরত হুরায়ে।
স্থনহু সূর কছু মোল লহিঙ্গে, কছু ইক দান ভরায়ে॥

তোমার কাছে কি পণ্য আছে তুমি শুধাইতেছ ? গজেন্দ্রের উপর তোমার মাল বোঝাই রহিয়াছে। হিং, মরিচ, পিপুলের কথা কি বলিতেছ ? তুমি কেবল ঐ কয়টা দ্রব্যের নামই লইলে, অফ্যান্স দ্রব্যের কথা গোপন করিলে কেন ? আমার কাছে লুকাইলে কি হইবে, আমি তোমার সব গুপ্ত ধনের কথাই জানি। তোমার পিতা অনেক ধনে ধনী, গোপন করিতে চেফী করিলে কি গোপন করা যায় ? শুন আমি কিছু কিনিব এবং কিছু দান বলিয়া গণ্য করিব।

#### তখন---

প্যারী পীতাম্বর উর বটক্যো। হরি তোরী মোতিন কী মালা, কছু গর কছু কর লটক্যো॥ টাঠো করন স্থাম তুম লাগে, জাহি গহী কটি ফেট। আপু স্থাম রিস করি অঙ্কম, ভরি ভয়ী প্রেম কী ভেট॥ যুবতিন মেরি লিয়ো হরি কো তব, ভরি ভরি ধরি অঁকবারি।

তখন প্যারী কৃষ্ণের বুক হইতে পীতাম্বর টানিয়া কাড়িয়া লইলেন। হরিও রাধার হার টান দিয়া ছিঁড়েলেন, কতক তাঁহার হাতে থাকিল, কতক রাধার গলায় ঝুলিতে লাগিল। "কানাই তুমি ধৃষ্টতা করিতেছ" বলিয়া রাধা কৃষ্ণের কটিবন্ধ ধরিলেন। কৃষ্ণ রাগ দেখাইয়া রাধাকে জড়াইয়া ধরিলেন—প্রেমের মিলন হইল। তখন যুবতীরা কৃষ্ণকে ঘিরিয়া ফেলিল এবং ক্রোড়ে টানিয়া টানিয়া লইতে লাগিল।

#### রাধা বলিলেন,—

মারগ রোকত রাহ জমুন কো, তেহি ধোখে হো আয়ে। পাবহুগে পুনি কিয়ে আপনো, যুবতিন হাত লগায়ে॥ অঙ্গ অঙ্গ কো দান কহত হো, স্থনত উঠি রিস জরি মৈঁ। তব পীতাম্বর ঝটকি লিয়ো মেঁ, সূর স্থামকো ধরি মেঁ॥

তুমি আগে যমুনার পথ আট্কাইয়া পার পাইয়া গিয়াছ, সেই সাহসে এখানেও আসিয়াছ। তুমি যুবতীদের গায়ে হাত দিয়াছ ইহার ফল পাইবে। তুমি প্রতি অঙ্গের দান চাহিতেছিলে, শুনিয়া আমি রাগে জলিয়া গিয়াছিলাম; তাই তোমার পীতাম্বর কাড়িয়া লইয়াছিলাম এবং তোমাকে ধরিয়াছিলাম।

### কুষ্ণ বলিলেন,—

বাট কহা, অব সবৈ হমারো।
জবলোঁ দান নহাঁ হম পায়ো, তবলোঁ কৈসে হোত তিহারো।
আভূষন কী কোন চলাবত, কঞ্চন ঘট কাহে ন উঘারো।
মদনত্ত মোহিঁ বাত স্থনায়ী, ইনমেঁ ভর্যো মহারস ভারো।
এক ওর য়হ অঙ্গ আভূষণ সব, এক ওর দান বিচারো।
স্থনত্ত সূর কহা বাট করৈঁ হম, দান দেহু পুনি জহাঁ সিধারো॥

পথের কথা কি (বলিতেছ)? এখন তো সবই আমার। যে পর্য্যন্ত আমি দান না পাই, সে পর্য্যন্ত পথ তোমাদের কি করিয়া হইবে? তোমাদের ভূষণের কথা কে বলিতেছে? কাঞ্চন-ঘট উদ্ঘাটিত করিতেছ না কেন? মদনের দূত আমাকে বলিয়া গেল, ইহাতে মহারস-ভার ভরা আছে। একদিকে এই অঙ্গ-ভূষণ-গুলি, অপর দিকে দানের কথা ভাবিয়া দেখ। তোমাদের পথ করিয়া দিব কি করিয়া ? দান দাও; দিয়া যেখানে ইচ্ছা সেখানে যাও।

প্রগট করৌ, সব তুমহি বতাবোঁ।

চিকুর চমর ঘূঁঘট হৈ বরবর, ভূব সারজ দেখাবোঁ ॥
বান কটাচ্ছ নয়ন খঞ্জন মূগ, নাসা স্থক উপমাউঁ।
তরিবন চক্র অধর বিদ্রুম ছবি, দসন বক্র কন ঠাউঁ॥
গ্রীব কপোত কোকিলা বাণী, কুচঘট কনক সভাউ।
জোবন মদরস অমৃত ভরে হোঁ, রূপরঙ্গ ঝলকাউ॥
অঙ্গ স্থগন্ধ বসন পাটম্বর, গনি গনি তুমহোঁ স্থনাউঁ।
কাটি কেহরি গয়ন্দ গতি সোভা, হংস সহিত ইকতাউঁ॥
ফের কিয়ে কৈসে নিবহতি হৈ, ঘরহি গয়ে কহা পাউঁ।
স্থনন্থ সূর বনিজ তুম্হারে, ফিরি ফিরি তুমহি মনাউঁ॥

আমি এক এক করিয়া বলিয়া যাইতেছি, তোমরা সব খুলিয়া খুলিয়া দেখাও। রাধার চিকুর চমরী মৃগ, অবগুণ্ঠন রশ্মি-কর্ষিত ঘোটক মস্তকের বক্রতার ত্যায় পৃথিবীকে শোভা দেখাইতেছে। তাঁহার কটাক্ষ বাণস্বরূপ এবং নয়ন খঞ্জন ও মৃগের স্বরূপ। নাসা শুকের উপমা। তাঁহার কর্ণভূষণ চক্রবং। তাঁহার অধরে প্রবালের শোভা। হীরকের কণা-স্থানীয় তাঁহার দশন। তাঁহার গ্রীবা কপোত, বাণী কোকিলা, কনক-ঘট স্বরূপ তাঁহার কুচ যৌবন-মদ-সদৃশ অমৃতে পূর্ণ। তাঁহার রূপ ও রং উজ্জ্বল, অঙ্গ স্থগন্ধযুক্ত, বসন পট্টাম্বর। আমি এক এক করিয়া:তোমাদিগকে;শুনাইলাম। রাধার কটিদেশ কেশরীর কটিদেশের গ্যায়; গতি গজেন্দ্রের গতির গ্যায়, অথচ মরালের গতির সহিতও তাহার সাদৃশ্য আছে। তোমরা আমার সহিত চাতুরী করিলে কি হইবে ? তোমরা ঘরে গেলে আমি কি পাইব ? রাধার বাণিজ্যদ্রব্যের নাম শুনিলে তো ? আমি পুনঃ পুনঃ তোমাদিগকে, বুঝাইলাম।

শ্যাম এতদূর বাড়াবাড়ি করিতেছেন দেখিয়া—

স্থামহি বোলি লিয়ো ঢিগ প্যারী।
ঐসী বাত প্রগট কহুঁ কহিয়ে, সখন মাঝ কত লাজন মারী।
এক ঐসোহি উপহাস করত সব, তাপর তুম য়হ বাত পসারী।
জাতি পাঁতিকে লোগ হঁসহিজে. প্রগট জানিহেঁ স্থাম ভতারী।
লাজন মারত হোঁ কত মহকো, হাহা করতি জাতি বলিহারী।
সূর স্থাম সর্বজ্ঞ কহাবত, মাত পিতা সোঁ ছাবত গারী॥

রাধা শ্যামকে নিকটে ডাকিয়া লইয়া বলিলেন, "এই সকল কথা প্রকাশ্যে বলিয়া সখীদের মধ্যে আমাকে কেন লজ্জায় মারিতেছ ? এমনিই সকলে কত উপহাস করে, তার উপর তুমি এই কথার বিস্তার করিলে। স্বজাতির লোকেয়া তো হাসিবেই, প্রকাশ্যে জানিবে যে আমি শ্যাম-ভাতারী। আমাকে কেন লজ্জায় মারিতেছ ? সখীরা হাসিতেছে এবং আমাকে বলিহারি দিতেছে। শ্যাম তুমিতো সর্ববজ্ঞ বলিয়া কথিত হও, তবে কেন আমাকে মাতাপিতার নিকট গালি খাওয়াইবে ?"

#### শ্যাম বলিলেন,—

ঝুঠা বাত কহা মৈঁ জানোঁ। জো হমকো জৈসেহি ভজে রী, তাকো তৈসেহি মানোঁ॥ তুম পতি কিয়ো মোহিকো, মনদৈ মেঁ হোঁ অন্তর্যামী। জোগী কো জোগী হেব দরসোঁ, কামীকো হৈব কামী॥ হনকো তুম ঝূঠে করি জানতি, তোঁ কাহে তপ কীন্হো। স্থনহু সূর অব নিঠুর ভয়ী কত, দান জাত নহিঁ দীন্হো॥

মিথ্যা কথা কি না, তাহা আমি জানি না। যে আমাকে যে ভাবে ভজে আমি সেই ভাবেই তাহাকে গণ্য করি। তুমি মন সমর্পণ করিয়া আমাকে পতি করিয়াছ। আমি অন্তর্গ্যামী, যোগাকে আমি যোগা হইয়া, কামীকে কামী হইয়া দেখাদিই। আমাকে তুমি কপট ভাব। তবে তুমি আমার জন্ম তপস্থা করিয়াছিলে কেন ? শুন, এখন তুমি এত নিষ্ঠুর হইলে কেন ? দান দিতে পারিতেছ না কেন ?

মো সোঁ কহা ছুরাবতি নারি।
নৈন সৈন দৈ চিত হি চুরাবতি, ইহৈ মন্ত্র সির ডারি।
ভৌহঁ ধনুষ অঞ্জন গুন বান, কটাচ্ছনি ডারতি মারি।
তরিবন শ্রবন কাঁসি গর ডারতি, কৈসেহু নহী সকত নিরবারি।
পীন উরোজ মুখ নৈন চখাবতি, য়হ বিষমোদক জ্লাত ন ঝারি।
ঘালতি ছুরী প্রেম কী বাণী, সূরদাস কে সকৈ সঁভারি॥

হে নারি আমার কাছে গোপন ভাব রাখিতেছ কেন ? নয়নের কটাক্ষ দ্বারা আমার চিত্ত চুরি করিতেছ; এই মন্ত্রই আমার মাথার উপর প্রয়োগ করিতেছ। তোমাদের জ্ঞ ধনুকের, এবং অঞ্জন গুণের কাজ করিতেছে, এবং কটাক্ষ-বাণ আমার বধ সাধন করিতেছে। শ্রবণের ভূষণ আমার গলায় ফাঁসি লাগাইয়া দিতেছে, কোনো প্রকারেই তাহাকে নিরস্ত করিতে পারিতেছি না। তুমি তোমার পীন পয়োধর এবং মুখ আমার নয়নকে চাখিতে দিতেছ। এই বিষমোদকের প্রভাব ঝাড়িয়া দূর করা যায় না। প্রেম-সম্ভাষণ রূপ ছুরির আঘাত করিতেছ; কে তাহা সামলাইতে পারে ?

ব্ৰজ জুবতী স্থন মগন ভয়ী।

য়হ বাণী স্থান নন্দ স্থবন মুখ, মন ব্যাকুল তন স্থধিত্থ গয়ী ॥
কো হম কহাঁ রহতি কহাঁ আয়ী, জুবতিন কে য়হ সোচ টর্য়ো।
লাগী কাম নৃপতিকী সাঁটী, জোবন রূপহি আনি অর্যো॥
তৃষিত ভয়ী তরুণী অনঁগ ডর, সকুচি রূপ জোবনহিঁ দিয়ো।
দূর স্থাম অব সরন তুম্হারে, হৃদয় সবনি য়হ ধ্যান কিয়ো॥

ব্রজ-যুবতীরা আনন্দে মগ্ন হইল। নন্দস্ততের মুখে এই কথা শুনিয়া তাহাদের মন ব্যাকুল হইল এবং তাহাদের দেহের অনুভব চলিয়া গেল। আমরা কে, কোথায় থাকি, কোথায় আসিয়াছি, যুবতীদের এই চিন্তা অন্তর্হিত হইল। কাম-নৃপতির দণ্ড তাহাদের অঙ্গে লাগিল। যৌবনের বিকার আসিয়া তাহাদিগকে অধিকার করিল। অনঙ্গভরে তরুণীরা তৃষিত হইল। সসঙ্গোচে তাহারা রূপযৌবন সমর্পণ করিল। সকলের হৃদয় এই ধ্যান করিল, "শুম আমরা এখন তোমার শরণাপন্ন।"

#### অন্তর্যামী জানি লিয়ো।

মনমেঁ মিলে সবনি স্থুখ দীনহো, তব তনু কী কছু সুরতি ভয়ী। জব জাভো বনমেঁ হম ঠাঢ়ী, তনু নিরখ্যো মন সকুচি গয়ী। কহতি পরস্পর আপসমেঁ সব, কহাঁ রহী হম কাহি রয়ী। স্থাম বিনা মহ চরিত করৈ কো, মহ কহিকৈ তনু সোঁপ দয়ী। সূরদাস প্রভু অন্তর্যামী গুপুহি জোবন দান লয়ী॥

অন্তার্য্যমী তাহা জানিতে পারিলেন। তিনি তাহাদের মনোমধ্যে মিলিত হইয়া তাহাদিগকে স্থুও দিলেন; তখন তাহাদের দেহে কিছু চৈতন্ম হইল। তখন জানিল যে তাহারা বনে দাঁড়াইয়া আছে। নিজেদের দেহের দিকে দৃষ্টিপাত করিয়া তাহারা মনে সঙ্কুচিত হইল। তাহারা সকলে নিজেদের মধ্যে বলাকহা করিতে লাগিল, "আমরা কোখায় আছি? কাহাদারা মোহিত হইলাম? শ্যাম ভিন্ন এ কাজ কে করিতে পারে?" এই বলিয়া তাহারা দেহ সমর্পণ করিয়া দিল। অন্তর্য্যামী প্রভু গোপনেই তাহাদের যৌবন-দান গ্রহণ করিলেন।

## গোপীরা বলিল—

নন্দকুমার কহা য়হ কীন্হো।
বৃক্তি তুম্হি কহো ধোঁ হমসোঁ, দান লিয়ো কি মন হরি লীন্হো।
কছু ছুরাব নহীঁ হম রাখ্যো, নিকট তুম্হারে আয়ী।
য়েতে পর তুমহী অব জানো, করনী ভলী বুরায়ী।
জো জাসোঁ অন্তর নহিঁরাখৈ, সো কোঁ। অন্তর রাখৈ।
সূর স্থাম তুম অন্তর্যামী, বেদ উপনিষদ য়হ ভাবৈ॥

নন্দকুমার, এ কি করিলে ? জিজ্ঞাসা করি তোমাকে, তুমিই আমাদিগকে বল, তুমি দান লইলে, না, আমাদের মন হরণ করিয়া লইলে ? আমরা তোমার কাছে আসিয়া মনে কিছুই গোপন রাখি নাই। অতঃপর তুমিই জান আমরা তাল কাজ করিয়াছি কি মন্দ কাজ করিয়াছি। যে যাহাকে দূরে রাখে না, সে কেন তাহাকে দূরে রাখিবে ? বেদে ও উপনিষদে বলে যে শ্যাম অন্তর্য্যামী।

### কৃষ্ণ বলিলেন—

স্থনহু বাত যুবতী ইক মেরী।
তুমতে দূরি হোত নহিঁ কতহুঁ, তুম রাখো মোহি ঘেরী॥
তুম কারন বৈকুণ্ঠ তজতহোঁ, জনম লেত ব্রজ আয়ী।
বুন্দাবন রাধা সঁগ গোপী, য়হ নহিঁ বিসর্যো জায়ী॥
তুম অন্তর মন্তর কহা ভাষতি, এক প্রান দ্বে দেহ।
কোঁয় রাধা ব্রজ বসে বিসার্যো, স্থমিরি পুরাতন নেহ॥
অব ঘর জাহু দান মৈঁ পায়ো, লেখো কিয়োন জাই।
সূর স্থাম হঁসি হুঁসি জুবতিন সোঁ, ঐসী কহত বনাই॥

ব্রজ-যুবতীগণ, আমার একটা কথা শুন। আমি তোমাদের কাছ হইতে কখনো দূরে যাই না; তোমরা আমাকে ঘিরিয়া রাখিয়াছ। তোমাদের জন্ম বৈকুণ্ঠ ত্যাগ করিয়া ব্রজে জন্ম গ্রহণ করিয়াছি। রন্দাবনে রাধা ও তৎসঙ্গে গোপীরা আছে, তাহা কখনো ভোলা যায় না। তোমরা "দূরে, দূরে" কি বলিতেছ ? আমাদের দেহ স্বতন্ত্র কিন্তু প্রাণ একটীমাত্র। রাধে, ব্রজে বাস করিয়া কেন বিশ্বত হইলে ? পুরাতন স্বেহ শ্বরণ কর। আমি দান পাইয়াছি; এখন তোমরা ঘরে যাও। এখন আর (পণ্য দ্বের ) হিসাবের প্রয়োজন নাই। হাসিয়া হাসিয়া শ্যাম এইরূপ কথা সাজাইয়া বলিলেন।

#### গোপীরা বলিল—

ঘর তন্ম নহি বিনা নহি জাত।
আপু হঁসি হঁসি কহত হো জু, চতুরাঈ কী বাত॥
তনহি পর হৈ মনহি রাজা, জোই করৈ সো হোই।
কহো ঘর হম জাহি কৈসে, মন ধর্যো তুম গোই॥

নয়ন স্রবণ বিচার স্থধি বুধি, রহে মনহি ভুলাই।
জাহি অবহী তনহি লৈ ঘর, পরান নাহিন পাই॥
প্রীতি করি তুবিধা করী কত, তুমহি জানো নাথ।
সূরকে প্রভু দীজিয়ে মনহি, জাই ঘর লৈ সাথ॥

মন বিনা শরীর যে ঘরে বাইতেছে না। তুমি তো হাসিয়া হাসিয়া চতুরের মত কথা বলিতেছ। দেহের উপর মন রাজা; রাজা বাহা করেন তাহাই তো হয়। তুমি মন লুকাইয়া রাখিয়াছ, বল আমরা ঘরে বাই কি করিয়া—নয়ন, শ্রবণ, বিচার, জ্ঞান, বুদ্ধি সকলই মনের সহিত হারাইয়া গিয়াছে—এখন আমরা দেহ মাত্র লইয়া ঘরে বাইব, মনকে তো আর সঙ্গে লইতে পারিব না। প্রীতি করিয়া তুইটা পৃথক্ ফল হইতেছে কেন ? আমাদের মন ফিরাইয়া দাও, আমরা সঙ্গে করিয়া ঘরে লইয়া বাই।

#### তখন কৃষ্ণ বলিলেন—

মন ভিতর হৈ বাস হমারো।

হমকো লৈ করি তুমহি ছপায়ো, কহা কহতি য়হ দোষ তুম্হারো॥
অজহু কহোঁ, রৈহেঁ অনতহি, তুম অপনো মন লেহু।
অব পছিতানা লোক লাজ ডর, হমহি ছাড়ি তৈঁ দেহু॥
ঘটতী হোই জাহিতে অপনী, তাকো কীজৈ ত্যাগ।
ধোকে কিয়ো বাস মন ভীতর, অব সমুঝে ভয়ি জাগ॥
মন দীন্হো মোকো তব লীন্হো, মন লৈহো মৈ জাউঁ।
সূর স্থাম এসী জনি কহিয়ে, হম য়হ কহী স্থভাউ॥

মনের ভিতর আমার বাস। তোমরা কি বলিতেছ ? আমাকে লইয়া তোমরাই তো লুকাইয়া রাখিয়াছ, দোষ তো তোমাদেরই। এখনো বল, আমি অন্তত্র থাকিব, তোমাদের মন তোমরা লও। এখন যদি পশ্চাতাপ ও লোকলজ্জার ভয় হয়, তাহা হইলে আমাকে তোমরা ছাড়িয়া দাও। যাহা হইতে নিজের ক্ষতি হয়, তাহা ত্যাগ কর। এখন আমার জ্ঞান হইয়াছে যে আমি ভুল করিয়া তোমাদের মনে বাস করিয়াছিলাম। তোমরা আমাকে মন দিতে পারিয়াছিলে বলিয়াই আমার মন লইতে পারিয়াছ। তোমাদের মন লইবে ? আমি যাই। (গোপীরা বলিল) শ্যাম, এমন কথা বলিও না, (আমরা যে মন ফিরাইয়া লইব বলিয়াছি তাহা) আমরা সরল ভাবে বলিয়াছি।

তুমহি বিনা মন ধুক, অরু ধুক ঘর।
তুমহি বিনা ধুক, ধুক মাতুপিত, ধুক ধুক কুলকানি লাজ ডর॥
ধুক স্থত পতি, ধুক জীবন জগকো, ধুক তুম বিন সংসার।
ধুক সো দিবস পহর ঘটিকা পল, ধুক ধুক য়হ কহি নন্দকুমার॥
ধুক ধুক স্রবণ কথা বিন্মু হরিকে, ধুক লোচন বিন্মু রূপ।
সূরদাস প্রভু তুম বিন্মু ঘর জো, বন ভীতর কে কুপ॥

তোমা বিনা মনকে ধিক্, গৃহকে ধিক্। তোমা বিনা মাতাপিতাকে ধিক্, কুলমর্য্যাদার লজ্জা-ভয়কে ধিক্। তোমা বিনা পতিপুত্রকে ধিক্, পৃথিবীর জীবনকে ধিক্ এবং সংসারকে ধিক্। যে দিবসে, প্রহরে, ঘটিকাতে ও পলে তোমার নাম লওয়া হয় না, ছে নন্দকুমার, তাহাকে ধিক্। হরিবিহীন শ্রাবাকে ধিক্, হরিবিহীন কথাকে ধিক্, হরি-রূপ-দর্শন-বিহীন লোচনকে ধিক্। ছে প্রভু, তোমা ভিন্ন গৃহ ধেন বন-মধ্যস্থ কৃপ।

# সংযোগ-শৃঙ্গার রাধাক্তের প্রেম

এই প্রকারে রাধা ও অন্যান্য গোপীরা সততঃ কৃষ্ণের ধ্যান করিত এবং কৃষ্ণ-প্রেমে মগ্ন থাকিত। কখনো কখনো কৃষ্ণ তাহাদিগকে দর্শন-দানে চরিতার্থ করিতেন। এক গোপী বলিতেছে—

> স্থাম অচানক আই গয়ে রী। মৈ বৈঠী গুরুজন বিচ সজনী, দেখত হী মেরে নয়ন নয়ে রী॥

শ্যাম অকস্মাৎ আসিয়া পড়িলেন। হে সজনি, আমি গুরুজন-মধ্যে বসিয়াছিলাম, তাঁহাকে দেখিয়াই আমার নয়ন নত হইল।

আর এক গোপী বলিতেছে—

ব্ৰজ কী খোৱী ঠাঢ়ো সাঁবরো ঢোঠোনা, তব হোঁ মোহী রী মোহী রী। জবতেঁ মৈ দেখে স্থামস্থলর রী. চলি ন সকত, পগ দই হৈ কাম নৃপ দোহী রী॥

ব্রজের গলিতে শ্রামল কিশোর দাঁড়াইয়া ছিলেন; তখনই আমি মোহিত হইয়াছি, মোহিত হইয়াছি। যখন হইতে আমি শ্রামস্থলরকে দেখিয়াছি, তখন হইতে আমার চলিবার শক্তি নাই; আমি বিদ্রোহী মদন রাজাকে আমার চরণ দান করিয়া ফেলিয়াছি।

আঁখিন মেঁ বসৈ, জিয়রে মে বসৈ, হিয়রে মে বসত, নিসিদিন প্যারো। মন মে বসৈ, তন মে বসৈ, রসনা মে বসৈ, অঙ্গ অঙ্গ মে বসত নন্দবারো॥ স্থাধি মে বসৈ, বুধিছু মে বসৈ, উরজন মে বসত, পিয় প্রেম ছলারো। সূর স্থাম বনছু মে বসত, সঙ্গ জোঁ। জলরঙ্গ, ন হোত স্থারো॥

প্রাণপ্রিয় কৃষ্ণ চক্ষে বাস করিতেছেন, প্রাণে বাস করিতেছেন, হৃদয়ে নিশিদিন বাস করিতেছেন। নন্দনন্দন মনে বাস করিতেছেন, রসনায় বাস করিতেছেন, অঙ্গে আঙ্গে বাস করিতেছেন। আমার আদরের প্রিয়তম আমার চিন্তায় বাস করিতেছেন, আমার বুদ্ধিতে বাস করিতেছেন, আমার স্তনে বাস করিতেছেন, যেমন জলে মিশ্রিত রং জল হইতে পৃথক্ থাকে না।

কৃষ্ণ রাধার প্রেমে মগ্ন হইয়া গেলেন—

স্থাম ভয়ে ব্যভানুস্থতা বস, নহী কছু ভাবৈ হো। স্থাম স্থামবস ঐসে জোঁ, সঁগ ছাহ ডুলাবৈ হো॥

শ্যাম রাধায় অনুরক্ত হইলেন, তাঁহার আর কিছু ভাল লাগে না। তিনি স্থানী রাধায় এরূপ আবদ্ধ হইলেন যেরূপ ছায়া শরীরের অনুগামী হয়। কখনো শ্যাম যমুনাতটে যান, কখনো কদম্বরক্ষে আরোহণ করিয়া দেখেন রাধা আসিতেছেন কি না। রাধার অভাবে তিনি আকুল হইয়া থাকেন।

রাধা স্থাম, স্থাম রাধারঙ্গ।

পিয় প্যারী কো হৃদয় রাখত, প্যারী রহতি সদা হরি কে সঙ্গ।

রাধাশ্যাম পরস্পার পরস্পারের রঙ্গেত। প্রিয় প্রিয়াকে হৃদয়ে ধারণ করেন এবং প্রিয়া সদা হরির সঙ্গে থাকেন।

## রাধার উৎকণ্ঠা

কৃষ্ণের বিরহে রাধা অত্যন্ত ব্যাকুল হইতেন, কৃষ্ণকে চারিদিকে খুঁজিয়া বেড়াইতেন—

> স্থাম বিরহ বনমাঝ হেরানী। সঙ্গী গয়ে সঙ্গ সব তজিকৈ, আপু ভয়ী দেবানী॥

শ্রামের বিরহে রাধা তাঁহাকে খুঁজিতে গিয়া বনমধ্যে হারাইয়া গেলেন। তাঁহার সঙ্গিনীরা সব তাঁহাকে ত্যাগ করিয়া চলিয়া গিয়াছে—তিনি পাগলের ন্যায় হইলেন।

এক সখী তাঁহার ভবনে তাঁহার সহিত দেখা করিতে আসিয়াছিল। দেখিল তিনি অতি ব্যাকুল, তাঁহার জ্ঞান-চৈত্য্য নাই। রাধার হস্ত ধারণ করিয়া সে জিজ্ঞাসা করিল তোমার কি হইয়াছে ? তুমি এমন অবশ হইয়াছ কেন ? আমাকে খুলিয়া বল। শ্যাম কি তোমাকে অবশ করিয়াছেন ? শ্যামের নাম শুনিয়া রাধা চকিত হইয়া উঠিলেন। "শ্যাম কি আসিয়াছ ?" বলিয়া সখীর কণ্ঠলয় হইলেন। বলিলেন, "শ্যাম তুমি আমাকে ত্যাগ করিয়া গিয়াছ, এবার আমাকে ক্ষমা কর। আমি বারংবার তোমার নিকট ভিক্ষা চাহিতেছি যে তুমি আমাকে ক্ষমা কর। আমি বারংবার তোমার নিকট ভিক্ষা চাহিতেছি যে তুমি আমার তোমার চরণ-কমলে স্থান দাও।" তখন আপনার ভ্রম বুঝিতে পারিয়া সখীকে বলিলেন, "সখী, তোমার কাছে আর গোপন কি করিব—আমি শ্যাম-পদে বিক্রীত হইয়াছি। শ্যাম আমাকে ত্যাগ করিয়াছেন, সেই কারণে আমি পাগল হইয়া গিয়াছি। তোমরা সকলে মিলিয়া আমার কিছু উপায় কর। শ্যামের সহিত আমাকে মিলিত কর।

সে এবং অন্থান্য সঙ্গিনীরা রাধার সহিত সহানুভূতি প্রকাশ করিল এবং তাহাদের নিজের দশাও ব্যক্ত করিল। রাধার এক প্রিয় সথী ললিতা কৃষ্ণকে আনিতে গেল, এবং কৃষ্ণের সহিত দেখা করিয়া বলিল—

পদ্মিনী সারঁগ এক মঝারি।
আপুহি সারজ নাম কহাবৈঁ সারজ বরনী বারি।
তামে এক ছবীলো সারজ, অর্ধ সারজ উনহারি।
অর্ধ সারজ পরি সকলঈ, অর্ধ সারজ বিচারি।
তা মহি সারজ স্থত সোভিত হৈ, ঠাঢ়ী সারজ ভারি।
সূরদাস প্রভু তুমহুঁ সারজ, বনী ছবীলী নারি॥

্রিথানে 'সারঙ্গ' কথাটা নানা অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে। টীকার সাহায্য ভিন্ন এরূপ পদের অর্থ করা এক প্রকার অসম্ভব। সর্দার-কবি-কৃত টীকা ভিন্ন অন্য কোনো টীকা পাওয়া যায় না। তাঁহার টীকাতেও স্থবিধা মত অর্থ নাই। টীকাকার নিজেই পদের অর্থ বুঝিয়াছেন কিনা সন্দেহ। অর্থ করিতে গেলে ভাল রকমে সামঞ্জ্য করা যায় না, কোনো প্রকারে জোড়া-তাড়া দিয়া মিলাইতে হয়। যাহা হউক, কোনো প্রকারে একটা ব্যাখ্যা দ্বার চেষ্টা করিলাম।]

ললিতার উক্তির ভাবটা এইরূপ—[রাধা নামে এক গোঁরাক্ষী বালা আছেন।
তিনি কমলা নামেও অভিহিত হন। তাঁহার ক্র অর্ধচন্দ্রাকৃতি এবং তাঁহার মুখ
পূর্ণচন্দ্রের হ্যায়। তিনি হরিণী-নয়না এবং সকল শোভার রাশি। শ্যাম, তুমি
কলপের হ্যায় সুন্দর এবং রাধাও সুন্দরী নারী। অতএব উভয়ে মিলিত হও।
সারক্ত অর্থে মেঘ এবং ধারাধার শব্দের অর্থও মেঘ।] ধারাধার' শব্দের
মধ্যের তুইটা অক্ষর লইলে 'রাধা' শব্দ পাওয়া যায়। সেই পদ্মিনী সারক্তবণা
(শুল্রবর্ণা) বারী (বালা) নিজেই সারক্ত (কমলা) নামে অভিহিত হন।
সেই নারীতে এক স্থান্দর সারক্ত (ধনু) আছে যাহা অর্দ্ধ সারক্তের (চল্রের)
আকৃতি, [অর্থাৎ তাঁহার ক্র অর্দ্ধচন্দ্রাকৃতি।] সেই অর্দ্ধচন্দ্রাকৃতি ক্র যুক্ত এক
সকলন্দ্র (পূর্ণচন্দ্র) আছে, [অর্থাৎ রাধার মুখটা চন্দ্রের হ্যায় শোভা-বিশিষ্ট।]
তাহার মধ্যে এক সারক্ত স্থাত (হরিণ-শাবক) আছে, অর্থাৎ রাধার নয়ন
হরিণের নয়নের হ্যায়।] যেন রাধা হইয়াছেন সারক্তের (শোভার) ভার
(রাশি)। হে শ্যাম, তুমিও সারক্ত (কন্দর্প) এবং রাধাও স্থানরী।
[অতএব ইভয়েরমিলন হউক।]

সখী কৃষ্ণকে আনিয়া রাধার সহিত মিলিত করিয়া দিল। মিলনের সময় সূরদাস রাধার মনের ভাব কিরূপে ব্যক্ত করিয়াছেন শুনুন—

রাধেছি মিলেহু প্রতীত ন আবতি।

যন্ত্রপি নাথ বিধুবদন বিলোকতি, দরসন কো স্থুখ পাবতি।
ভরি ভরি লোচন রূপ পরমনিধি, উরমে আনি তুরাবতি।
বিরহ বিকল মতি দৃষ্টি তুহুঁ দিসি, সচি সরধা জোঁা ধাবতি।
চিতবত চকিত রহতি চিত অন্তর, নৈন নিমেষ ন লাবতি।
সপনো অহি কি সত্য ঈস ইহ, বুদ্ধি বিতর্ক বনাবতি।
ক্বহুঁক করত বিচার কোন হো, কো হরি কেহি য়হ ভাবতি।
সূর প্রেম কী বাত অটপটী, মন তরঙ্গ উপজাবতি॥

ক্ষেরে সহিত মিলিত হইয়াও রাধার প্রতীতি হইতেছে না, যদিও তিনি নাথের বিধুবদন বিলোকন করিতেছেন এবং দর্শনের স্থুখ অনুভব করিতেছেন। লোচন ভরিয়া ভরিয়া তাঁহার পরম নিধির (শ্রীকৃষ্ণের) রূপ হৃদয়ে আনিয়া লুকাইয়া রাখিতেছেন। বিরহে মতি বিকল হইয়া যাওয়াতে তাঁহার দৃষ্টি ভ্রমরের আয় ইতস্ততঃ ধাবিত হইতেছে। রাধা কৃষ্ণকে দেখিতেছেন বটে কিন্তু (তাঁহাকে হারাইবার ভয়ে) মনের মধ্যে ব্যাকুল হইতেছেন, এবং তাঁহার নয়ন নিমেষ লইতেছে না। তিনি তর্কের সাহায্যে চিন্তা করিতেছেন, ইহা কি স্বপ্ন,—না, সত্য সত্যই ইনি ঈশর ? আবার ভাবিতেছেন—কে ইনি ? হরি কে ? কেনই বা ইহাকে ভালবাসি ? আবার কিছুক্ষণ পরেই অসম্বন্ধ বাক্যালাপ মনে তরক্ষ উপস্থিত করিতেছে।

## সংযোগ-শৃঙ্গার

#### রাস-লীলা

গোপীদের মনক্ষামনা পূর্ণ করিবার অভিপ্রায়ে কৃষ্ণ রাসলীলার কল্পনা করিলেন। \* শারদ পূর্ণিমার স্নিগ্ধ কৌমুদীযুক্ত নিশা এই লীলার উপযোগী বিবেচনা করিয়া তিনি ঐ সময়ে তাঁহার বংশীতে ফুৎকার দিলেন। যে বংশীর ফুৎকারে সমস্ত চরাচর নিয়ন্ত্রিত হইতেছে, ণ তাহার মোহিণী শক্তি হইতে কে অব্যাহতি পাইতে পারে ? ব্রজ-যুবতীদের সাধ্য কি যে স্থির থাকে। বংশীর আহ্বান শুনিয়া যে যেখানে যে অবস্থায় ছিল, সে সেই অবস্থাতেই ধ্বনির উৎপত্তি-স্থানের দিকে ধাবিত হইল। গ্ল শ্রামের বংশীর বৈশিষ্ট্য এই যে, যাহাকে লক্ষ্য করিয়া উহা ধ্বনিত হয়, কেবল সেই উহার ধ্বনি শুনিতে পায়, অন্যে পায় না। প্রত্যেকের জন্য উহার নির্দেশ ভিন্ন হইলেও, ঐ সকল নির্দেশানুসারে বিশের যে কার্য্য পরম্পরা চলিতেছে, তাহাতে এক অপূর্ব্ব শৃদ্ধালা ও একতা বর্ত্তমান, এবং তদ্ধারা এই চমৎকার মাধুর্য্যের স্থি

ভগবানপি তা রাত্রীঃ শরদোৎফুল্লমল্লিকাঃ। বীক্ষ্য রন্তঃ মনশ্চক্রে যোগমারামুপাশ্রিতঃ॥ ভাগ—১০।২৯।১

† জ্ঞানদাসের কবিতা শ্বরণ করুন-

মুরলী করাও উপদেশ। যে রক্ত্রে যে ধ্বনি উঠে জানহ বিশেষ॥ ইত্যাদি।

‡ Browningএর Pied Piper of Hamlin কবিতাটী শ্বরণ করুন।

হইতেছে। \* রাস-লীলায় বিশ্বের বিরাট্ কার্য্য-প্রণালীর মধুর আভাস দেওয়া হইয়াছে—ভগবান্ একই সময়ে সর্বত্র উপস্থিত থাকিয়া কি সুন্দর ভাবে উহার পরিচালনা করিতেছেন। গোপীদের নারীত্বের ভাব কিছু সময়ের জন্ম মন হইতে বিদূরিত করিয়া প্রকৃতি ও পুরুষের—জীবত্মা ও পরমাত্মার—ঘনিষ্ট সম্বন্ধের কথা ভাবিয়া দেখুন। বুঝিতে পারিবেন যে, কি মধুর ভাবে ভাগবৎকার এই ব্যাপারটা আমাদের সম্মুখে উপস্থিত করিয়াছেন। একবার কল্পনার চক্ষে দেখুন শারদীয়া পূর্ণিমার শুল্র জ্যোৎস্মা-বিধোত বিস্তৃত যমুনা-পুলিনে যোড়শ সহস্র গোপাঙ্গনার প্রত্যেকের শ সহিত একই সময়ে সংযুক্ত হইয়া শ্রীভগবান্ নর্তনানন্দে উম্মন্ত আছেন। এ বিরাট্ নর্তন কি এই বিশ্বমধ্যে প্রকৃতি ও পুরুষের আরও বিরাট্ নর্তনের ভাব হৃদয়ে উপস্থিত করিতে সমর্থ নহে?

শৃঙ্গার রসের চরম পরিণতি শ্রীকৃষ্ণের রাসলীলা, এবং ইহারই প্রকাশের জন্ম ভগবানের নর-দেহ ধারণ।

গোপ-যুবতীরা আর স্থির থাকিতে পারিল না—

স্থনত মুরলী অলি ন খীর ধরিকৈ।
চলী পিত মাত অপমান করিকৈ।
লরত নিকসীঁ সবৈ তোরি ফোরিকৈ।
ভয়ী আতুর বদন দরস হরি কৈ।
জাহি জো ভজৈ সো তাহি রাতৈ।
কেউ কছু কহৈ সব নিরস বাতেঁ।

Pythagorus এবং Addisonএর Music of the Spheres শ্বরণ করুন।

† কৃত্বা তাবস্তমাত্মানং যাবতীর্গোপযোষিতঃ। ররাম ভগবাংস্তাভিরাত্মারামোপি শীলয়া॥

‡ চণ্ডীদাসের নিম্নলিখিত পদটী স্মরণ করুন—

সহিতে না পারি মুরলীর ধ্বনি পশিল হিয়ার মাঝে। বরজ তরুণী হইল বাউরী হরিল কুলের লাজে॥ কৃষ্ণ মুখী হৈয়া মুরলী শুনিয়া সব বিসারিত ভেল। সকল রমণী ধাইল অমনি কেহ কাহা নাহি মানে॥ তা বিনা তাহি কছু নহীঁ ভাবৈ।
ঔর তো জোরি কোটিক দিখাবৈ।
প্রীতি কথা বহ প্রীতিহি জানৈ।
ঔর করি কোটি বাতেঁ বখানৈ।
জ্যো সলিল সিন্ধু বিন্থু কহাঁ ন জায়ী।
সূর বৈসী দসা ইনহাঁ পায়ী॥

শ্যামের মুরলী-ধ্বনি শুনিয়া ধৈর্য্য ধারণ করিতে না পারিয়া গোপীরা পিতামাতার অপমান করিয়া চলিল। স্ক সকলে বিবাদ করিতে করিতে সকল বাধা ভগ্ন করিয়া বাহির হইল। তাহারা হরিদর্শনের জন্ম আতুর হইয়াছিল, কারণ, যে যাহাকে ভজনা করে, সে তাহাতেই অনুরক্ত হয়—তাহাকে ভিন্ন তাহার আর কিছু ভাল লাগে না—অন্যে কোটী যুক্তি দেখাইলেও উহা তাহার নিকট নীরস বলিয়া বোধ হয়। প্রেমের কথা প্রেমই বুঝিতে পারে এবং কোটী প্রকারে তাহার ব্যাখ্যা করে। যেমন সলিল সিন্ধু ভিন্ন আর কোধাও যায় না, সেই দশা ইহাদেরও হইয়াছিল।

সূরদাস রাসলীলা-সম্বন্ধে নিজের অভিমত এইরূপে ব্যক্ত করিয়াছেন—

রাসরস রীতি নহিঁ বরনি আবৈ।
কহাঁ বৈসী বৃদ্ধি, কহাঁ বহ মন, কহাঁ য়হ চিত্ত, জিয় ভ্রম ভুলাবৈ।
জো কহোঁ কোন মানৈ নিগম আগম, জো কুপা বিন নহীঁ য়হ রসহি পাবৈ।
ভাব সোঁ ভজৈ, বিন ভাব মেঁ এ নহীঁ, ভাবহী মাহঁ, ভাব য়হ বসাবৈ।
য়হৈ নিজ মন্ত্র, য়হ জ্ঞান য়হ ধ্যান হৈ, দরশ দম্পতি সার গাউঁ।
য়হৈ মাগোঁ বার বার প্রভু, সূরকে নয়ন দ্বো রহে, নরদেহ পাউঁ॥

রাস-রসের রীতি বর্ণনা করা অসাধ্য। আমার সে মন বা বৃদ্ধি কোথা ? আমার এ চিত্ত আমার এ জীবনকে ভ্রমের দ্বারা প্রতারিত করিতেছে। যদি বেদ ও তন্ত্রের কথা বলি, কে তাহা মাত্য করিবে ? হরির কৃপা ভিন্ন রাস-রসের

> তা বার্য্যমাণাঃ পতিভিঃ পিতৃভিত্র াতৃবন্ধুভিঃ। গোবিন্দাপহতাত্মানো ন স্তবর্ত্ত মোহিতাঃ॥ ভাগবত—১০৷২৯৷৮

আস্বাদন করা যায় না। ভাবের (ভক্তির) দারাই ইহা পাইতে চেফা করিতে হয়; ভাব না থাকিলে ইহা পাওয়া যায় না। ভাবের মধ্যেই ইহা ভাবের প্রতিষ্ঠা করে। ইহাই নিজের মন্ত্র, ইহাই ধ্যান, ইহাই জ্ঞান। রাধা-কৃষ্ণের যুগল দর্শনই সাধনার সার। হে প্রভু, আমি বারংবার এই ভিক্ষা করি, যেন যুগল-দর্শনে সমর্থ তুইটা নয়ন লইয়া আবার নরদেহ পাই।

গোপীগণ আসিয়া পোঁছিলে কৃষ্ণ তাহাদিগকে বলিলেন—

নিশি কাহে বন কো উঠি ধাঈ।
হাঁসি হাঁসি স্থান কহত হৈঁ স্থানরি, কী তুম ব্রজ মারগ হি ভুলাঈ।
গয়ী রহী দিধি বেচন মথুরা, তহাঁ আজু অবসের লগাঈ।
আতি ভ্রম ভয়ো, বিপিন কোঁা আয়ীঁ, মারগ বহ, কহি সবনি বতাঈ।
জাহু জাহু ঘর, তুরত জুবতিজন, খিবত গুরুজন, কহি ভরবাঈ।
কী গোকুল তে, গমন কিয়ো তুম, ইন বাতন হৈ নহীঁ ভলাঈ।
য়হ স্থানিকৈ ব্রজবাম কহত ভয়ীঁ, কহা করত গিরিধর চতুরাঈ।
সূর নাম লৈ লৈ জন জন কে, মুরলী বারস্বার লগাঈ॥

কৃষ্ণ হাসিয়া হাসিয়া গোপান্ধনাদিগকে বলিলেন, "নিশাতে উঠিয়া বনে দোড়িয়া আদিলে কেন ? তোমরা কি ব্রজের পথ হারাইয়া ফেলিয়াছ ? তোমরা বোধ হয় দিধি বিক্রয় করিবার জন্য মথুরায় গিয়াছিলে এবং সেখানে তোমাদের বিলম্ব হইয়াছিল। তোমাদের অত্যন্ত ভ্রম হইয়াছে, বনের পথে কেন আদিলে ? ঐ দেখ ব্রজের পথ।" এই বলিয়া সকলকে পথ দেখাইলেন। "হে যুবতীগণ, শীঘ্র গৃহে যাও, তোমাদের গুরুজনেরা তিরস্কার করিবেন" বলিয়া ভয় দেখাইতে লাগিলেন। "লোকে যদি জানে যে তোমরা গোকুল হইতে চলিয়া গিয়াছ, তাহাও তো ভাল নহে।" ইহা শুনিয়া ব্রজ-বামাগণ বলিল, "গিরিধারি, প্রত্যেকের নাম লইয়া বারংবার মুরলী বাজাইয়াছ, এখন তুমি এ কি চাতুরী করিতেছে ?"

কুষ্ণ বলিলেন—

য়হ জিনি কহো খোষ কুমারি। হম চতুরাঈ নহীঁ কীনহীঁ, তুম চতুর সব খারি॥ কহাঁ হম কহাঁ তুম রহী ব্রজ, কহাঁ মুরলী নাদ।
করতি হোঁ পরিহাস হম সোঁ, তজোঁ য়হ রসবাদ॥
বড়ে কী তুম বহুবেটা, নাম লে কোঁাে জাই।
ঐসে হী নিসি দােরি আয়াঁ, হমহিঁ দােস লগাই॥
ভলী য়হ তুম করা নাহাঁ, অজহুঁ ঘর ফিরি জাহ।
দূর প্রভু কোঁা নিডরি আয়াঁ, নহাঁ তুম্হারে নাহ॥

এ কথা বলিও না ঘোষ কুমারীগণ। আমি চাতুরী করি নাই। হে গোয়ালিনীগণ, তোমরাই চতুরা। কোথায় আমি থাকি, আর কোথায় তোমরা থাক ব্রঙ্গে, আর কোথায় বা মুরলী-নাদ। তোমরা আমার সহিত পরিহাস করিতেছ। এই রসের কথা ছাড়। তোমরা বড় লোকের ঝী-বো, তোমাদের কি নাম লওয়া যায়? তোমরা নিজেই আজ রাত্রিতে দোড়িয়া আসিয়া আমাকে দোষ দিতেছ। তোমরা এ কাজ ভাল কর নাই। এখনও ঘরে ফিরিয়া যাও। এত নির্ভয় হইয়া কেমন করিয়া এখানে আসিলে? তোমাদের কি পতি নাই?

অব তুম কহী হমারী মানো। \*
বনমেঁ আই রৈনি স্থুখ দেখ্যো, ইহৈ লহো স্থুখ জানো॥
অব তুম ভবন জাহু পতি পূজহু, প্রমেসর কী নাঈঁ।
সূর স্থাম জুবতিন সোঁ কহি কহি সব অপরাধ ক্ষমাঈঁ॥

এক্ষণে তোমরা আমার কথা শুন। বনে আসিয়া এই স্থুন্দর রক্ষনীর সুখ অনুভব করিলে, ইহাই তোমাদের লাভ জানিবে। এখন তোমরা নিজ নিজ ভবনে যাও এবং পতিকে ঈশরের ন্যায় পূজা কর। যুবতীদিগকে বলিয়া বলিয়া শুসাম সকল অপরাধ ক্ষমা করিলেন।

রজন্মেষা ঘোররপা ঘোরসন্থনিষেবিতা।
 প্রতিযাত ব্রজং নেহ স্থেয়ং স্ত্রীভিঃ স্থমধ্যমাঃ॥
 ভাগ--->০৷২৯৷১৯

স্থাম উর প্রীতি মুখ কপট বাণী। \*
জুবতী ব্যাকুল ভয়ীঁ, ধরণি সব গিরি গয়ীঁ, আস গই টুটি, নহিঁ ভেদ জানী॥
শ্যামের হৃদয়ে প্রেম কিন্তু মুখে কপট বচন। যুবতীরা ব্যাকুল হইয়া
ভূমিতে পতিত হইল। তাহাদের আশা ভগ্ন হইল, কিন্তু তাহারা (এ পর্য্যন্ত শ্যামের) অন্তরের ভাব জানিতে পারিল না।

### তাহারা বলিল-

নিঠুর বচন জিনি বোলহু স্থাম।
আস নিরাস করে। জিনি হমরী, ব্যাকুল বচন কহতি হৈঁ বাম॥
অন্তর কপট দূরি করি ডারেন, হম তন কৃপা নিহারো।
কৃপাসিক্ষু তুমকো সব গাবত, আপনো নাম সঁভারো॥ ''
হমকো সরণ ঔর নহিঁ সূঝৈ, কাপৈ হম অব জাহিঁ। 
ফু
সূরদাস প্রভু নিজ দাসিনকো, চুক কহা পছিতাহিঁ॥

এমন নিষ্ঠুর বাক্য বলিও না, শ্যাম। আমাদিগকে আশায় নিরাশ করিও না। আমাদের প্রতি কৃপা দৃষ্টি করিয়া অন্তরের কপটতা দূর কর। তুমি কৃপাসিন্ধু নামে গীত হইয়া থাক। স্থনামের গোরব রক্ষা কর। আমরা আর অন্য শরণ দেখিতে পাইতেছি না, এখন আমরা কাহার আশ্রয়ে যাইব ? প্রভু, নিজ দাসীদের ভুল হইয়াছে বলিয়া পশ্চাতাপ করিয়া কি হইবে ?

> ইতি বিপ্রিয়নাকর্ণ্য গোপ্যো গোবিন্দভাষিতন্। বিষণ্ণা ভগ্নসঙ্কলাশ্চিন্তানাপুত্রিত্যয়ান্॥ ভাগ—১০।২৯।২৮

† মৈবং বিভোহর্হতি ভবান্ গদিতুং নৃশংসং
সন্ত্যজ্য সর্ববিষয়াংস্তব পাদমূলম্।
প্রাপ্তা ভজস্ব ত্রবগ্রহ মা ত্যজাস্মান্
দেবো ষথাদিপুরুষো ভজতো মুমুক্ষূন্॥ ভাগ—১০৷২৯৷৩১

‡ না ঠেলহ ছলে অবলা অখলে যে হয় উচিত তোর। ভাবিয়া দেখিল্ল প্রাণনাথ বিনে গতি যে নাহিক মোর॥ চণ্ডীদাস। তুম পাবত হম ঘোষ ন জাহিঁ।
কহা জাই লৈহৈঁ ব্ৰজমোঁ, য়হ দরসন ত্রিভুবন মোঁ নাহিঁ॥
তুমহুঁতে ব্রজ হিতু কোউ নাহিঁ, কোটি কহোঁ নহিঁ মানোঁ।
কাকে পিতা মাত হৈঁ কাকে, কাহু হম নহিঁ জানোঁ ।
কাকে পতিস্তুত মোহ কোন কো, ঘর হোঁ কহা পঠাবত।
কৈসো ধর্মা পাপ হৈ কৈসো, আস নিরাস করাবত॥
হম জানোঁ কেবল তুমহা কো, ওর র্থা সংসার।
সূর স্থাম নিঠুরাঈ তজিয়ে, তজিয় বচন বিনু সার॥

তোমাকে পাইয়াছি, আর আমরা ব্রজে যাইব না। আমরা সেখানে যাইয়া কি লইব ? তোমার এই দর্শন তো ত্রিভুবনের অগ্যত্র কোথাও নাই। ব্রজে তোমাপেক্ষা হিতকর আমাদের আর কিছু নাই। তুমি যদি কোটা বার যাইতে বল, তাহা হইলেও আমরা শুনিব না। কিসের পিতা, কিসের মাতা ? তাহাদের কাহাকেও আমরা জানি না। কিসের পতিপুত্রের মোহ, কাহার ঘরবাড়ি যে, সেখানে আমাদিগকে পাঠাইতেছ ? ধর্ম্ম কিরূপ, পাপই বা কিরূপ যে আমাদিগকে আশায় নিরাশ করিতেছ ? আমরা কেবল তোমাকেই জানি। তোমা ভিন্ন এ সংসারের আর সব মিছা। শ্রাম, নিষ্ঠুরতা ত্যাগ কর; আর, অসার কথাও ত্যাগ কর।

আপুহি কহী করে পতি সেবা, তা সেবা কো হম আয়ী। স্থনহু স্থাম ইহঁঈ তনু ত্যাগৈঁ, হমরো ঘোষ গয়ো নহিঁ জায়ী॥

তুমিই তো আমাদিগকে পতি-সেবা করিতে বলিয়াছ। সেই পতি-সেবা করিতেই তো আমরা আসিয়াছি। শ্যাম, তুমি শুন, আমরা এখানেই তন্মত্যাগ করিব সেও ভাল, তবু ব্রজে ফিরিয়া যাওয়া চলিবে না।

> হম চাহতি মৃতু হঁসনি মাধুরী, জাতে উপজে কাম। সূর স্থাম অধরন রস সীঁচহু, জরতি বিরহ সব বাম॥

আমরা তোমার মৃত্ন হাস্থের মাধুরী চাই যাহাতে অমুরাগ উৎপন্ন হয়। সকল বামা বিরহে জ্বলিতেছে, তুমি তাহাদের উপর অধর-রস (বাক্যায়ৃত) সেচন কর। হরি স্থনি দীন বচন্ট্ররসাল। \*
বিরহ ব্যাকুল দেখি বালা, ভরে নৈন বিসাল॥
চারু আনন লোর ধারা, বরণি কাপৈ জাই।
মনহু স্থা তড়াগ উছলে, প্রেম প্রগটি দেখাই॥
চন্দ্র মুখ পর নিডরি বৈঠে, স্থভগ জোর চকোর।
পিয়ত মুখ, ভরি ভরি স্থা সসি, গিরত তাপর ভোঁর॥
হরষ বাণী কহত পুনি পুনি, ধন্য ধনি ব্রজ বাল।
সূর প্রভু করি ক্ষপা জোহো, সদয় ভে গোপাল॥

ব্রজান্তনাদের দীন বচন শুনিয়া ও বিরহের ব্যাকুলতা দেখিয়া ক্নফের বিশাল নয়ন জলে পূর্ণ হইল। তাঁহার চারু আননের অশ্রুধারা কে বর্ণনা করিতে পারে ? যেন স্থার তড়াগ উচ্ছলিত হইয়া প্রেমকে প্রকাশ করিয়া দেখাইতেছে, যেন চন্দ্র-মুখের উপর ত্রইটা স্থন্দর চকোর নির্ভয়ে বসিয়া আছে এবং চঞ্চু ভরিয়া ভরিয়া মুখ-শশীর স্থা পান করিতেছে। তাঁহার (মুখের) উপর যেন ভ্রমরেরা (কুঞ্চিত কেশ) আসিয়া পড়িতেছে। কৃষ্ণ গোপীদিগকে পুনঃ পুনঃ হর্ষের বাণী বলিতেছেন, "ধন্য তোমরা, ব্রজবালাগণ।" তিনি সদয় হইয়া কুপাপুর্বক তাহাদিগকে নিরীক্ষণ করিলেন।

কৃষ্ণ বলিলেন, ণ "ব্রজাঙ্গনাগণ, তোমরা ধহা। তোমরা একচিত্ত হইয়া গুরুজনের ও কুল-মর্য্যাদার নিরাদর করিয়া, পতিপুত্রের স্নেহ তৃণের শ্বায় ছিন্ন করিয়া আমাকে আপন বলিয়া ভাবিতেছ। ধহা তোমাদের প্রেমের দৃঢ়তা যে তোমরা বিনা মূল্যে আমার হস্তে বিক্রীত হইতেছ। তোমরা যে জহা আমার ভজনা করিয়াছ, সেই ফল আমি তোমাদিগকে হাতে হাতে দিব।

> ইতি বিক্লবিতং তাসাং শ্রুত্বা যোগীশ্বরেশ্বরঃ। প্রহন্ত সদরং গোপীরাত্মারামোহপ্যরীরমং॥ ভাগ—১০|২৯|৪২

† ন পারয়েহহং নিরবদ্যসংযুজাং
স্বসাধুকত্যং বিবুধাযুধাপি বঃ।

যা মা ভজন্ হুর্জয়পেহশৃঝলাঃ
সংবৃশ্চ তত্ত্বঃ প্রতিযাতু সাধুনা॥

ভাগ--- ১ ৽ ৩২।২১

তোমরা দুঃখ ত্যাগ কর। তোমাদের হর্ষের সময় উপস্থিত। আমি রাস-রচনা করিয়া তোমাদের সহিত বিহার করিব। কৃষ্ণ প্রত্যেক ব্রজ-স্থন্দরীর মুখের দিকে তাকাইয়া হাসিতে লাগিলেন এবং বাক্যায়ত বর্ষণ করিতে লাগিলেন। শ্যামস্থন্দর ও রাধা মধ্যে থাকিলেন, এবং চতুম্পার্শে গোপরমণীরা দাঁড়াইল।

মানো মাই ঘর ঘর অন্তর দামিনী। \*
ঘন দামিনি, দামিনি ঘন অন্তর, সোভিত হরি ব্রজভামিনী।
জমুনা পুলিন মল্লিকা মনহর, সরদ স্থাঈ জামিনী।
স্থানর সসি গুণরূপ রাগ বিধি, অঙ্গ অঙ্গ অভিরামিনী।
রচি স্থরাস মিলি রসিক রাই সোঁ, মুদি ভয়ীঁ ব্রজভামিনী।
রূপ নিধান স্থাম স্থানর ঘন, আানঁদ মন বিস্রামিনী।
খঞ্জন মীন মরাল হরণ ছবি, ভয়ী ভেদ গজগামিনী।
কো গতি গুনহী সূরস্থাম সঁগ, কাম বিভোরো কামিনী॥

যেন এক ঘর অন্তর একটা দামিনা। ঘনের পর দামিনা, এবং দামিনার পর ঘন, এই পরম্পরায় হরি ও ব্রজ-গোপারা দণ্ডায়মান হইলেন। মল্লিকা-গন্ধে মনোহর যমুনা-পুলিনে স্থন্দর শারদীয়া যামিনাতে স্থন্দর শানী উদিত হইয়াছে, স্থন্দর রূপ, গুণ ও স্বর লহরীর মাধুরী ছড়াইয়া রহিয়াছে এবং ব্রজগোপারাও সর্ব্রাক্তস্থন্দরী। শ্রীকৃষ্ণ সেই ব্রজ-স্থন্দরীগণকে লইয়া রাসের (নৃত্য-গীতের) আয়োজন করিলেন। রসিকরাজের সহিত মিলিত হইয়া ব্রজ-ভামিনারা মুদিত হইল। রূপের নিধান শ্যামস্থন্দর-ঘনের সহিত মনের শান্তি ও আনন্দদায়িনীরা নৃত্য করিতেছে। খঞ্জন, মান ও মরালের শ্রীহরণকারিণী গজগামিনাগণের মধ্যের ব্যবধান শ্যাম পূর্ণ করিতেছেন। শ্যামের সহিত কামবিহ্বলা গোপীদের গতির বর্ণনা কে করিতে পারে?

রাসোৎসবঃ সম্প্রবৃত্তো গোপীমগুলমণ্ডিতঃ।
 যোগেশ্বরেণ কৃষ্ণেন তাসাং মধ্যে দ্বয়ের্দ্ধয়োঃ॥

ভাগ---> ৽া৩২।৩৩

গতি স্থান্ধ নৃত্যত ব্রজ নারী।
হাবভাব সৈন নৈন দৈ দৈ রিঝবতি ব্রজনারী॥
পগ পগ পটকি ভুজনি লটকাবতি, ফন্দা করনি অনূপ।
চঞ্চল চলত ঝৃমিয়ে অঞ্চল, অদভুত হৈঁ বহ রূপ॥
ছরি নিরথত অঙ্গরূপ পরস্পর, দোউ মনহি মন রিঝাবত।
হঁসি হঁসি বদন বচন রস প্রগটত, স্বেদ অঙ্গ জল ভীজত॥
বেণী ছুটি লটেঁ বগরাণী, মুকুট লটকি লটকানো।
ফূল খসত সিরতে হারে, স্থভগ স্বাতিস্থত মানো॥
গান করতি নাগরি রীঝে, পিয় লীনহীঁ অঙ্কম লাই।
রসবস হেব লপটাই রহে দোউ, সূর সখী বলিজাই॥
নাগরী সব গুননি আগরি, মিলি চলতি পিয় সঙ্গ।
কবহুঁ গাবতি কবহুঁ নৃত্যত, কবহুঁ উঘটত রঙ্গ॥
মণ্ডলী গোপাল গোপী, অঙ্গ অঙ্গ অনুহারি।
সূরপ্রপু ধনি নবল ভামিনি, দামিনী ছবি ডারি॥

ব্রজ-নারীগণ নৃত্য করিতেছে। তাহাদের গতি হইতে স্থুগন্ধ বাহির হইতেছে। তাহারা হাবভাব ও নয়ন-কটাক্ষ দারা গিরিধারীকে আনন্দিত করিতেছে। তাহারা তালে তালে পা ফেলিতেছে, স্থন্দরভাবে বাহু দোলাইতেছে, লাফাইতেছে। তাহারা অঞ্চল দোলাইয়া চঞ্চলভাবে এবং অপূর্ববভাবে চলিতেছে; সে রূপ অদ্ভূত। প্রত্যেক যুগল গোপনে পরস্পরের অঙ্গরূপ নিরীক্ষণ করিতেছে এবং মনে মনে হর্ষান্বিত হইতেছে। হাসি দ্বারা তাহাদের বদন বচনর্স প্রকট করিতেছে। ঘামে তাহাদের অঙ্গ ভিজিয়া যাইতেছে। বেণী খুলিয়া ষাইতেছে, কেশ ছড়াইয়া পড়িতেছে, মুকুট ঝুলিয়া যাইতেছে, ফুল খসিয়া পড়িতেছে, যেন স্থন্দর মুক্তাদল পৃথক্ হইয়া যাইতেছে। নাগরীরা আহ্লাদে গান করিতেছে। তাহাদের প্রিয় তাহাদিগকে অঙ্কে আবদ্ধ করিতেছেন, রসবসে উভয়ে লিপ্ত হইয়া যাইতেছে। গুণের আগার নাগরীরা সঙ্গে সঙ্গে মিলিত ভাবে অগ্রসর হইতেছে। কখনো গান করিতেছে, কখনো নাচিতেছে এবং কখনো উল্লাস দেখাইতেছে। রাস-মগুলীতে গোপাল ও গোপীরা প্রত্যেকে প্রত্যেক অঙ্গের সমতা দেখাইতেছে। কৃষ্ণ এবং দামিনীচ্ছটাযুক্তা নবীন ভামিনীরা ধন্য!

# ্রাধায়ুক্ষের গন্ধক্বিবিবাহ

অতঃপর সূরদাস এই রাস-প্রাঙ্গণে শ্রীকৃষ্ণের সহিত রাধার গন্ধর্ব-বিবাহ বিস্তার-পূর্বক বর্ণনা করিয়াছেন। রুষ্ণ মুরলী-ধ্বনি দ্বারা গোপীদিগকে বিবাহ-সভায় নিমন্ত্রণ করিয়া আনিলেন এবং নিজে বরবেশে সজ্জিত হইয়া আসিলেন। কুঞ্জে মণ্ডপ এবং যমুনা-পূলিনে বেদী রচিত হইয়াছে। রুন্দার তত্ত্বাবধানে বিবাহ-কার্য্য নির্ব্বাহিত হইতেছে। মণ্ডপে স্ত্রী-আচার সম্পন্ন হইল এবং গোপীরা গাঁটছড়া বাঁধিয়া দিল। চতুর্দ্দিকের বন-বিটপ পুষ্পে আচ্ছাদিত হইল। কোকিল ও অন্যান্য বিহঙ্গমগণ মান্সলিক সন্ধীত গাইল। সেই নির্ম্মল জ্যোৎস্লায় ব্যভাসুনন্দিনী ও রুন্দাবনচন্দ্রের যুগলরূপের কি শোভাই হইল!

ইহার পর রাসরঙ্গ পুনরায় আরম্ভ হইল—

গাবত স্থাম স্থামা রঞ্চ।
স্থার গতি নাগরি অলাপতি, স্থর ধরতি পিয় সঙ্গ॥
তান গাবতি কোকিলা মনো, নাদ অলি মিলি দেত।
মোর সঙ্গ চকোর ডোলত, আপ অপনে হেত॥
ভামিনী অঙ্গ জোন্হ মানো, জলদ স্থামল গাত।
পরস্পর দোউ করত ক্রীড়া, মনহি মনহি সিহাত॥

শ্রাম ও শ্রামা আনন্দে গান করিতেছেন। নাগরী রাধা প্রিয়ের সঙ্গে সঙ্গে স্বর্গের ধরিতেছেন এবং স্থন্দর গতি-বিশিষ্ট তান আলাপ করিতেছেন, যেন কোকিলা তান ধরিয়া অলির স্থরের সহিত স্থর মিলাইতেছে—যেন পরস্পরের প্রেমে আবদ্ধ হইয়া চকোরী ময়ৄরের সঙ্গে সঙ্গে ফিরিতেছে—যেন ভামিনীর অঙ্গের জ্যাৎস্মা শ্রামল জলদের গাত্রে পড়িয়াছে। উভয়ে ক্রীড়া করিতেছেন এবং মনে মনে পরস্পরের প্রশংসা করিতেছেন।

#### রাধার গর্বা

রাধার মনে গর্বব হইল যে তিনিই শ্রীকৃষ্ণের সর্ব্বাপেক্ষা প্রিয় এবং তাঁহারই জন্ম এই রাস লীলার আয়োজন হইয়াছে। দর্পহারী ভগবান্ রাধার (ভাগবতে আছে গোপীদিগের) গর্বব খর্বব করিবার অভিপ্রায়ে বনমধ্যে তাঁহাকে একলা ফেলিয়া অন্তর্হিত হইলেন। \* কুষ্ণের বিরহে গোপীরা ব্যাকুল হইয়া উঠিল। রাধার তো কথাই নাই—তিনি সংজ্ঞাহীনা হইয়া শুক্ষ লতার ন্যায় এক বৃক্ষমূলে পড়িয়া রহিলেন। বহুক্ষণ পরে চৈতন্য লাভ করিয়া বনমধ্যে শ্যামকে ইতস্ততঃ অম্বেষণ করিতে লাগিলেন—

কহি ধোঁ রী বনবেলি কহুঁ তেঁ, দেখে হৈঁ নঁদনন্দন।
বৃঝহুঁ ধোঁ মালতী কহুঁ তেঁ, পায়ে হৈঁ তনু চন্দন॥
কহি ধোঁ কুন্দ কদম বকুল বট, চম্পকলতা তমাল।
কহি ধোঁ কমল কহাঁ কমলাপতি, স্থন্দর নৈন বিসাল॥ শ
স্থাম স্থাম কহি কহতি ফিরতি যহ, ধ্বনি বুন্দাবন ছায়ো রী।
পর্ব জানি পিয় অন্তর হৈব রহে, সো মেঁ বুধা বঢ়ায়ো রী॥
অব বিন দেখে কল ন পরত ছিন, স্থামস্থন্দর গায়ো রী।
মৃগম্গনি দ্রুম বন সারস খগ, কাহু নহীঁ বতায়ো রী॥
মুরলী অধর স্থধারস লৈ তরু, রহে জমুন কে তীর।
কহি তুলসী তুম সব জানতি হৌ, কহঁ ঘনস্থাম সরীর॥
গ্রহাস প্রভুকে সঙ্গী হৌ, কহাঁ পরম দয়াল॥

"হে বনলতে, তুমি কি নন্দনন্দনকে দেখিয়াছ ? হে মালতি, তোমাকে জিজ্ঞাসা করি, তুমি কি চন্দনচর্চ্চিত দেহধারী কৃষ্ণকে পাইয়াছ ? হে কুন্দ,

- তাসাং তৎ সোভগমদং বীক্ষ্য মানঞ্চ কেশবঃ।
   প্রশমার প্রসাদায় তত্রৈবান্তরধীয়ত॥ ভাগ—১০।২৯।৪৮
- † দৃষ্টো বঃ কচিদর্যথ-প্রক্ষ-ন্যগ্রোধ নো মনঃ।
  নন্দস্ত্রুর্গতো স্থত্বা প্রেমহাসাবলোকনৈঃ॥ ভাগ—১০।০০।৫
  কচিৎ কুরুবকাশোকনাগপুন্নাগচম্পকাঃ।
  রামান্তজো মানিনীনাংগতো দর্পহর্মিতঃ। ভাগ—১০।০০।৬
- ‡ কচিত্ত্লসি কল্যাণি গোবিন্দচরণপ্রিয়ে।
  সহত্বালিকুলৈর্বিভ্রদৃষ্টন্তেংতিপ্রিয়োংচ্যুতঃ। ভাগ—>০।৩০।৭
  মালত্যদর্শি বঃ কচ্চিন্মল্লিকে জাতিযুথিকে।
  প্রীতিং বো জনয়ন্ যাতঃ করম্পর্শেন মাধবঃ॥ ভাগ—১০।৩০।৮

হে কদম্ব, হে বকুল, হে চম্পক-লতে, হে কমল, হে বট, তোমরা বল, স্থন্দর বিশাল-নয়ন কমলাপতি কোথায়।" রাধিকা "শ্যাম, শ্যাম" বলিয়া ডাকিয়া বেড়াইতেছেন—সেই ধ্বনি দ্বারা বৃন্দাবন আচ্ছন্ন হইয়া যাইতেছে। "আমার গর্বব জানিয়া আমার প্রিয় দূরে চলিয়া গিয়াছেন—আমি অন্যায়-পূর্ববক আমার গর্বকে বর্দ্ধিত করিয়াছিলাম। এখন তাঁহাকে না দেখিয়া আমি আর থাকিতে পারিতেছি না। এখনই শ্যামস্থন্দর গান করিতেছিলেন। মৃগ, মৃগী, বৃক্ষ, বন, সারস, খগ, তোমরা কেহ বলিলে না ? তিনি যমুনাতীরে তক্ততলে মুরলীর অধরস্থা-রস পান করিতেছিলেন। হে তুলসি, তুমি তো সকলই জান, ঘন শ্যাম-শরীর কৃষ্ণ কোথায় ? হে মৃগ, হে মধুপ, হে মরাল, তোমরা তো শ্যামের সঙ্গী, তোমরা দয়া করিয়া বল, পরম দয়াল হরি কোথায়।"

\* এই প্রকারে রাধা শোক-বিহ্বল হইয়া বিলাপ করিতে লাগিলেন।
সকল স্থথের আধার মোহন গোপীদিগকে শোকার্ত্ত জানিয়া বেণু বাজাইলেন।
তথন তাহারা তাঁহাকে দর্শন স্পর্শন করিয়া হৃদয়ের সন্তাপ দূর করিল। তাহার
পর আবার রাস উৎসব চলিতে লাগিল। অবশেষে যমুনায় জলক্রীড়া করিয়া
কৃষ্ণ এই লীলা শেষ করিলেন। এই লীলার বিবরণ সমাপ্ত করিয়া সূরদাস
গোপীদের পূর্বজন্মের বৃত্তান্ত বলিলেন এবং তাহাদের পদরজের মহিমা কীর্ত্তন
করিলেন।

# মানলীলা, ঝুলন-লীলা ও বসস্তোৎসব

ইহার পর সূরদাস মানলীলা, ঝুলন-লীলা এবং বসন্তোৎসবের বণনা করিয়াছেন। বিস্তার-ভয়ে ঐ সকল লীলার বিবরণ না দিয়া তুই-একটী পদমাত্র উদ্ধৃত করিতেছি।

চলো কিনি মানিনি কুঞ্জ কুটীর।
তুব বিনু কুঅঁর কোটি বনিতা ত্যজি, সহত মদন কী পীর।
গদগদ স্থর পুলকিত বিরহানল, নৈন বিলোকন নীর।
কাসি কাসি বৃষভানু-নন্দিনী, বিলপত বিপিন অধীর।

তাসামাবিরভূচ্ছোরিঃ স্ময়্মানমুখার্জঃ পীতাম্বরধরঃ শ্রমী সাক্ষান্মন্থমন্মধঃ॥ বংসী বিসিথ মাল ব্যালাবলি, পঞ্চানন পিক কীর। মলয়জ গরল হুতাসন মারুত, সাথা মৃগ রিপু বীর। হিয়মেঁ হরষি প্রেম অতি আতুর, চতুর চলহু পিয় তীর। স্থানি ভয় ভীত বজ্ঞকে পিঞ্জর, সূর স্থরতি রনধীর॥

হে মানিনি, কুঞ্জ কুটারে চলনা কেন ? তোমা বিহনে কুমার কোটা বনিতা ত্যাগ করিয়া মদনের পীড়া অনুভব করিতেছেন। বিরহানলে তাঁহার স্বর গদগদ এবং গাত্র কণ্টকিত হইয়াছে। তাঁহার নয়নের দৃষ্টি অশ্রুময়। "হে বৃষভানুননিনি, তুমি কোথায় আছ, তুমি কোথায় আছ ?" এই বলিয়া তিনি বিপিনে অধীর হইয়া বিলাপ করিতেছেন। তাঁহার বংশী এখন তাঁহার বাণস্বরূপ হইয়াছে এবং গলার মালা সর্পের ত্যায় (ভীতিপ্রদ) হইয়াছে; শুক ও কোকিল সিংহের স্থানীয় হইয়াছে; চন্দন গরল সদৃশ হইয়াছে, বায়ু হুতাশন স্বরূপ হইয়াছে, এবং মদন প্রবল হইয়া দাঁড়াইয়াছে। হুদয়ে হ্র্ষান্থিত হইয়া এবং প্রেমে আতুর হইয়া, হে চতুরে, প্রিয়ের নিকট চল। ইহা শুনিয়া বজ্বসার-কঠিন-হুদয়া এবং স্করত-রণধীরা রাধা ভয়ভীতা হইলেন।

#### একটা বসম্ভোৎসবের বর্ণনা শুনুন—

স্থানর সঙ্গ ললনা বিহরী, বসন্ত সরস ঋতু আয়ী।
লৈ লৈ ছরী কুঁবরি রাধিকা, কমল নয়ন পর ধায়ী॥
লাদস বন রতনারে দেখিয়ত, চহুঁ দিসি টেস্ ফুলে।
মৌরে জঁবুবা ওর ক্রম বেলী, মধুকর পরিমল ভূলে॥
সরিতা সীতল বহুত মন্দগতি, রবি উত্তর দিসি আয়ো।
প্রেম উমগি কোকিলা বোলী, বিরহিনী বিরহ জগায়ো॥
তাল মুদঙ্গ বীন বাঁস্থরি ডফ, গাবত মধুরী বানী।
দেত পরস্পর গারি মুদিত হৈব, তরুনী বাল সয়ানী॥

সরস বসন্ত ঋতু আসিল। স্থন্দরের (কৃষ্ণের) সহিত ললনা (রাধা)
বিহার করিতেছেন। পিচকারী ভরিয়া লইয়া রাধা কৃষ্ণের প্রতি ধাবিত
হইতেছেন। চারিদিকে পলাস ফুল ফোটাতে দ্বাদশ বন দেখিতে রক্তবর্ণ
হইয়াছে। আম, অন্যান্য বৃক্ষ এবং লতা মুকুলিত হইয়াছে। মধুকরেরা
পরিমলে মত্ত হইয়াছে। শীতল নদী মন্দর্গতি হইয়াছে এবং রবি উত্তর

দিকে আসিয়াছেন। কোকিলার কূজন প্রেমে উদ্বেলিত বিরহিণীর (হৃদরে)
বিরহ জাগাইতেছে। করতাল, মৃদঙ্গ, বাণা, বংশী ও খঞ্জনীর সাহায্যে মধুর
সঙ্গীত হইতেছে। বালিকা, তরুণী ও প্রোঢ়াগণ আনন্দে গানের মধ্যে পরস্পরকে
গালি দিতেছে।

কৃষ্ণের সহিত রাধা ও গোপীদের বিহারের একটা চিত্র দেখুন—
যমুনা কে তট খেলতি হরি সঁগ, রাধা সহিত সব গোপী হো।
নন্দ কো লাল গোবর্ধনধারী, তিনকে নথ মনি ওপী হো।

\* চলহু সথী জৈয়ে তহাঁ ছিন, জিয়রা ন রহায়ে হো।
বেনু সব্দ মন হরি লীনো, নানা রাগ বজায়ী হো।
সজল জলদ তনু পীতাম্বর ছবি, কর মুখ মুরলীধারী হো।
লটপটা পাগবনে মনমোহন, ললনা রহী নিহারী হো।
নৈন সৈন সোঁ নৈন মিলে, কর সোঁ কর, ভুজা ঠয়ে হরি গ্রীবা হো।
মধ্য নায়ক গোপাল বিরাজত, স্থন্দরতা কী সীবাঁ হো।
করত কেলি কোতূহল মাধব, মধুরী বাণী গাবৈ হো।
পূরণ চন্দ্র সরদকী রজনী, সন্তন স্থুখ উপজাবৈ হো।
সকল স্থার কিয়ো ব্রজবণিতা, নথ সিখ লোভ লটানী হো।
লোকবেদ কুলধর্ম কেতকী, নেকু ন মানত কানী হো।
মাধব নারি নারি মাধব কী, ছিরকত চোবা চন্দন হো।
ঐসো খেল মচ্চো উপরাপরি, নঁদনন্দন জগবন্দন হো॥

যমুনার তীরে রাধা ও গোপীরা হরির সহিত খেলা করিতেছে। গোবর্দ্ধন-ধারী নন্দত্রলালের নথমণির কি চমৎকার শোভা! চল, সখি, সেখানে যাই— আমার প্রাণ ক্ষণমাত্র এখানে স্থির থাকিতেছে না। বেণু-শব্দ নানা রাগে বাজিয়া মন হরণ করিতেছে। সজল-জলদত্বসু পীতাম্বর (কৃষ্ণ) মুখে ও করে মুরলী ধারণ করিয়া থাকাতে বড়ই শোভা হইয়াছে। মনোমোহন মাথায় উষ্ণীষ জড়াইয়া সজ্জিত হইয়াছেন, ললনারা একদৃষ্টে তাহা দেখিতেছে। কৃষ্ণের

ভুলনা করুন – নাচিছে কদম্ব-মূলে বাজায়ে মুরলী রে রাধিকারমণ।
 চল স্থি ত্বরা করি দেখিতে প্রাণের হরি ব্রজের রতন ॥ ব্রজাঙ্গনা-কাব্য।

কটাক্ষের সহিত গোপীদের কটাক্ষ মিলিত হইতেছে, করের সহিত কর মিলিত হইতেছে এবং বাহুদারা হরির কণ্ঠ বেপ্তিত হইতেছে। সৌন্দর্য্যের সীমা গোপাল গোপীদের মধ্যে বিরাজ করিতেছেন। মাধব কোতূহলযুক্ত হইয়া কেলি করিতেছেন এবং মধুর স্বরে গান করিতেছেন। শরৎকালীন পূর্ণচন্দ্রোজ্জল রজনী সাধুদিগের মনে হুখ উৎপন্ন করে। সকল বেশভূষায় সজ্জিত বজ্জ-বনিতাগণ সম্পূর্ণরূপে লোভের বশবর্তী হইয়া লোকাচার, কুলধর্ম ও কুলমর্য্যাদা কিছুই মান্য করিতেছে না। মাধব নারীদিগের উপর এবং নারীরা মাধবের উপর চোয়া-চন্দন ছিটাইতেছে। জগবন্দন নন্দনন্দন এইরূপ ক্রীড়ায় নিযুক্ত আছেন।

# বিয়োগ-শৃঙ্গার

### গোপী-বিরহ

শীকৃষ্ণের লোকপ্রিয়তা ও শক্তির কথা শুনিয়া কংসের মনে অত্যন্ত ভয় হইল এবং তাঁহার বধসাধনের উদ্দেশ্যে কোনো প্রকারে তাঁহাকে মথুরায় লইয়া যাইবার পরামর্শ হইতে লাগিল। স্থির হইল যে স্ফলকের পুত্র অকুর গোকুলে যাইয়া নন্দের নিকট বলিবেন যে—কৃষ্ণ কালিয়নাগকে দমন করিয়া কালী হ্রদ হইতে রাজা কংসের আজ্ঞানুসারে কমল ফুল সংগ্রহ করিয়া দিয়াছেন, তজ্জ্য রাজা তাঁহার উপর অত্যন্ত প্রীত হইয়াছেন এবং কৃষ্ণ-বলরামের অপূর্বর সৌন্দর্য্যের কথা শুনিয়া রাজা কংস তাঁহাদিগকে দেখিতে চাহিয়াছেন। রাজা তাঁহাদিগকে পুরস্কৃত করিবেন। অতএব অকুর রথে করিয়া তাঁহাদিগকে মথুরায় লইয়া যাইবেন।

নন্দ ও যশোদা এই সংবাদ শুনিয়া বজ্রাহতের স্থায় হইলেন। ব্রজ-গোপ ও গোপীদের মধ্যে হাহাকার পড়িয়া গেল। নন্দ ইহার পূর্বের এইরূপ একটী স্বপ্ন দেখিয়াছিলেন এবং স্বপ্নের কথা সত্য হইতে চলিল দেখিয়া অত্যন্ত ব্যাকুল হইলেন।

> ব্যাকুল নন্দ স্থনতহৈঁ বানী। ধরনী মুরছি পরে অতি ব্যাকুল, বিবস জসোদা রানী॥

বাাকুল গোপ খাল সব বাাকুল, বাাকুল বজকী নারী। বাাকুল সখা স্থাম বলকে জে, বাাকুল অতি জিয়মারী॥

ঐ সংবাদ শুনিয়া নন্দ ব্যাকুল হইলেন। অতি ব্যাকুল ও অবশ হইয়া যশোদা মূর্চ্ছিত হইয়া ধরণীতে পড়িয়া গেলেন। সব গোপ ও গোপনারীরা ব্যাকুল, এবং কৃষ্ণ ও বলরামের সখারাও ব্যাকুল ও মৃতপ্রায়।

যশোদা ও গোপীদের বিরহের অসংখ্য উৎকৃষ্ট উৎকৃষ্ট পদ সূর্দাসের কাব্যে পাওয়া যায়। কোন্টী ফেলিয়া কোন্টী নির্বাচন করা হইবে তাহা নির্ণয় করা কঠিন। নিম্নে যেখান-সেখান হইতে কয়েকটী পদ উদ্ধৃত হইল।

অনল তে বিরহ অগিনি অতি তাতী।
মাধ্যে চলন কহত মধুবন কো, স্থনে তপৈ অতি ছাতী।
ফাইহি নাগরি নারি বিরহবস, জরত দিয়া জোঁগ বাতী।
জে জরি মরে প্রগট পাবক পরি, তে ত্রিয় অধিক স্থহাতী।
চারতি নীর নয়ন ভরি ভরি সব, ব্যাকুলতা মদমাতী।
সূর ব্যথা সোঁঈ পৈ জানৈ, স্থাম স্থভগ রঁগরাতী॥

বিরহের অগ্নি অনল অপেক্ষাও উত্তপ্ত। মাধবকে মথুরায় যাইতে বলা হইতেছে শুনিয়া হৃদয় দগ্ধ হইয়া যাইতেছে। যথার্থ ই নগরের নারীরা দীপের বর্ত্তিকার স্থায় (গোপনে) বিরহে জ্বলিতেছে; অথচ যে স্ত্রীরা প্রকাশ্যে অগ্নিতে ক্ষাপ দিয়া পুড়িয়া মরে, তাহারাই প্রশংসনীয় হয়। ব্যাকুলতা-রূপ মদিরায় মন্ত হইয়া গোপীরা তাহাদের নয়ন ভরিয়া ভরিয়া জ্বল ঢালিতেছে। ব্যথা সেই জ্বানে যে শ্যামস্থলরের প্রেমে রঞ্জিত।

এই বিয়োগে যশোদার দশা অতি করুণ—

মেরো মায়ী নিধনী কো ধন মাধো। বারস্বার নিরখি মন মানত, ত্যজত নহীঁ পল আধো। ছিন ছিন পরসত অঙ্গ মিলাবত, প্রেম প্রগট হৈ লাগো। নিসিদিন স্থচন্দ্র চকোর কী ছবি জন্ম, মিটে ন দরস কী সাধো। করিহৈ কহা অক্রুর হমারো, দৈহৈ প্রাণ অগার্ধো। সূর স্থাম ঘন হম নহিঁ পঠউ , অবহিঁ কংস কিন বাঁধো ॥

মাধব আমার নির্ধনের ধন। বারংবার তাহাকে নিরীক্ষণ করিয়াও তৃপ্তি হয় না। আমি আধ পলও তাহাকে ছাড়িয়া থাকিতে পারি না। আমি ক্ষণে ক্ষণে তাহাকে স্পর্শ করিয়া তাহার অন্ত মিলাইয়া লইয়া থাকি। তাহাকে পাইলে আমার ক্ষেহ ব্যক্ত হইয়া পড়ে। নিশিদিন চক্রের প্রতি চকোরের ন্যায় আমার অবস্থা, যেন দর্শনের সাধ আর মেটে না। আমি আমার শ্যাম-ধনকে পাঠাইব না। না হয় আমার প্রাণ অগাধ জলে (ফেলিয়া) দিবে। এখনই কংস আমাকে বাঁধিয়া লইয়া যাউক না কেন।

শ্যাম মথুরায় চলিয়া গ্রিয়া গোপীদের প্রতি যে অক্যায় ব্যবহার করিয়াছেন তাহার আলোচনা শুনুন—

সখি রী স্থাম সবৈ ইক সার।
মীঠে বচন স্থায়ে বোলত, অন্তর জারনহার।
ভঁবর কুরঙ্গ কাগ অরু কোকিল, কপটিন কী চটসার।
কমল নয়ন মধুপুরী সিধারে, মিটি গো মঙ্গলচার।
স্থনন্থ সখি রী দোষ ন কাহু, জো বিধি লিখো লিলার।
য়হ করতুতি ইন্হৈ কী নাঈঁ, পূরব বিবিধ বিচার।
উমগি ঘটা নঁঘি আবৈ পাবস, প্রীতি কী রীতি অপার॥

ওলো সখি, কৃষ্ণবর্ণ পদার্থমাত্রই এক-প্রকৃতিবিশিষ্ট। তাহারা মিষ্ট বচন মধুর করিয়া বলিতে জানে, কিন্তু অন্তরকে জালা দিতে ছাড়ে না। অমর, কুরঙ্গ, কাক ও কোকিল কপটাদিগের পার্চশালা। কমলনয়ন মথুরায় গমন করিলেন, আর সব পবিত্র সম্বন্ধ মিটিয়া গেল। শুনলো সখি, কাহারও দোষ নয়, বিধি যাহা ললাটে লিখিয়াছেন তাহাই হইবে। আগে বড় বড় কথা বলিয়া তিনি এখন যে কাজটা করিয়াছেন তাহা তাঁহারই স্বভাবের অমুরূপ হইয়াছে। প্রীতির রীতি অপার। বর্ষাকালে মেঘ জলে পূর্ণ হইয়া বেগে আসে, [এবং নদী ও পুক্রিণীকে পোষণ করে, কিন্তু ওদিকে চাতক কেবল ডাকিয়া ডাকিয়াই মরে।] ভালবাসার বিচিত্র গতি।

## যশোদার আর হুইটা মর্ম্ম-বিদারক উক্তি শুনুন—

১। মেরে কুজঁর কান্হ বিন সব কছু বৈসেহি ধর্যো রহৈ। কো উঠি প্রাত হোত লৈ মাখন, কো কর নেত গহৈ। সূনে ভবন জসোদা স্তৃত কে, গুনি গুনি সূল সহৈ। দিন উঠি ঘেরত হী ঘর খারিনি, উরহন কোউ ন কহৈ। জো ব্রজ মেঁ আনঁদ হোতো সো, মুনি মনসহ ন গহৈ। সূরদাস স্বামী বিন্মু গোকুল, কোড়ীহুঁন লহৈ॥

আমার কুমার কানাই বিহনে যেখানকার যাহা সব সেখানেই পড়িয়া আছে। কে প্রাতঃকাল হইতেই মাখন লইবে ? কে আমার মন্থন-রক্ষ্ ধরিয়া টানিবে ? শূন্য ভবনে যশোদা পুত্রের গুণগান করিতেছেন আর দারুণ শূল সহু করিতেছেন। প্রাতঃকালে উঠিয়াই গোয়ালিনীরা আমার ঘর ঘিরিয়া ফেলিত, কই এখন তো কেহ অভিযোগের কথা কহে না। যে আনন্দ ব্রজ্ঞে হইত, তাহা মুনিও মানস-ক্ষেত্রে গ্রহণ করিতে পারেন না। কুষ্ণের অভাবে গোকুল এক কড়াও পাইবার যোগ্য নাই।

২।
মন্টো হোঁ প্রসে হী মরি জৈহোঁ।
ইহি জাগন গোপাল লাল কো, কবহু ক কনিয়া লৈহোঁ॥
কব বহ মুখ বহুরোঁ দেখাগী, কব বৈসো সচু পৈহোঁ।
কব মো পৈ মাখন মাগৈগো, কব রোটা ধরি দৈহোঁ॥
মিলন আস তত্ম প্রান রহত হৈ, দিন দস মারগ চৈহোঁ।
জো ন সূর কান্হ আইহৈ তৌ, জাই জমুন ধঁসি লৈহোঁ॥

আমার মনে হয় যে আমি এই প্রকারেই মরিয়া যাইব। এই অঙ্গনে আমি কি কখনো গোপালকে কোলে লইতে পারিব ? আবার কবে সেইরূপ স্থুখ পাইব ? আবার কবে মাখন চাহিবে, আবার কবে তাহার সম্মুখে রুটী রাখিয়া দিব ? কেবল মিলনের আশায় দেহে প্রাণ আছে। আর দিন দশেক তাহার পথ চাহিয়া থাকিব। যদি কানাই না আসে, তাহা হইলে যমুনায় প্রবেশ করিব।

গোপীদের বিরহের আরও কয়েকটা পদ শুনুন—

১। নৈন সলোনে স্থাম হরি কব আবহিঁগে॥
বৈ জো দেখত রাতে রাতে, ফূলন ফূলে ডার।
হরি বিন ফূলঝরী সী লাগতি, ঝরি ঝরি পরত অঙ্গার॥
বীনন ফূল ন জাউ সখী রী, হরি বিন কৈসে ফূল। \*
স্থন রী সখী মোহিঁ লাগত হরি বিনু, ফুলে ফূল ত্রিসূল॥
জবতেঁ পনিঘট জাউঁ সখী রী, বা জমুনা কে তীর।
ভারি ভবি জমুনা উমড়ি চলতি হৈ, ইন নৈননি কে নীর॥
ইন নৈনন কে নীর সখী রী, সেজ ভয়ী ঘর নাওঁ।
চাহত হোঁ তাহি পৈ চঢ়িকৈ, হরিজী কে ঢিগ জাওঁ॥

আমার নয়ন সলবণ ( অশ্রুসিক্ত ), হরি কবে আসিবেন ? ঐ যে বৃক্ষশাখা লাল ফুলে পরিপূর্ণ দেখা যাইতেছে, ( উহা ফুল নয় ) হরি বিনা উহা ফুলঝুরির মত বৌধ হইতেছে, উহা হইতে যেন অন্তার ঝরিয়া ঝরিয়া পড়িতেছে। স্থি, আর পুস্পাচয়ন করিতে যাইও না; হরি নাই, ফুল কি হইবে ? হরির অভাবে প্রস্ফুটিত ফুল ত্রিশূলের মত যন্ত্রণাদায়ক হইয়াছে। যখন আমি ঐ যমুনাতীরে জল আনিতে যাই, তখন আমার চক্ষুর জলে যমুনা উদ্বেলিত হইয়া উঠে। এই নয়নের জলে আমার শ্যা নোকার মত হয়, ইচ্ছা হয় যে ঐ নোকায় চড়িয়া শ্রীহরির নিক্ট যাই।

২। প্রীতি করি কাহু স্থুখ ন লহোঁ। প্রীতি পতঙ্গ করি দীপক সোঁ, আপৈ প্রান দহোঁ। অলিসূত প্রীতি করি জলস্তুত সোঁঁ, সম্পতি হাত গহোঁ। সারঁগ প্রীতি করী জো নাদ সোঁঁ, সম্মুখ বান সহোঁ।

> আর কি লো সাজে কুস্থমের হার। কেন লো হরিলি ভূষণ লতার। অলি বঁধু তার কে আছে রাধার। হতভাগিনী ব্রজেরি বালার।

> > মাইকেল, ব্রজাঙ্গনা।

হম জো প্রীতি করী মাধো সোঁ, চলত ন কছু কহো। সূরদাস প্রভু বিন্ম তুখ দূনো, নৈননি নীর বহো।

ভাল বাসিয়া কেহ স্থা পায় নাই। দীপের সহিত প্রীতি করিয়া পতক্ষ নিজের প্রাণ দাহ করে। পদ্মের সহিত প্রীতি করিয়া অলি তাহার সর্বস্থ হারায়। ব্যাধের ধ্বনিতে প্রীতি করিয়া হরিণী বাণের আঘাত সফ করে। আমরা বে মাধবের সহিত প্রীতি করিয়াছি, তাহার সম্বন্ধে কিছু বলা চলে না। হরি বিনা হুঃখ দিগুণ (অসীম), নয়নে কেবল বারিধারা প্রবাহিত হইতেছে।

০। বিছুরে শ্রীব্রজরাজ আজু তৌ, নৈনন তে পরতীতি পরী।
উঠি ন গয়ী হরিসঙ্গ তবহী তে, হৈব ন গয়ী সপী স্থামময়ী।
রূপ রসিক লালচী কহাবত সো, করনী কছুবৈ ন ভয়ী।
সাঁচে কূর কুটিল এ লোচন, রুখা মীনছবি ছীনি লয়ী॥
অব কাহে জল মোচত সোচত, সমৌ গয়ে তে সূল নয়ে।
সূরদাস য়াহিতে জড় ভয়ে, ইন পলকন হী দগা দয়ে॥

আমার নিজ নয়নের প্রতি যে বিশাস ছিল, শ্রীব্রজ্বাজ হইতে বিচ্ছিন্ন হওয়াতে তাহা গেল। যখন তিনি চলিয়া গেলেন, তখন আমার নয়ন (আমার দেহ হইতে) উঠিয়া তাঁহার সহিত গেল না কেন ? তখন কেন সে শ্যামময় হইয়া গেল না ? আমার রূপ-রিসিক চক্ষু তাঁহার জন্ম লালসান্থিত বলিয়া কথিত হয়, তাহার তো কিছু পরিচয় পাওয়া গেল না। আমার নয়ন রূপাই নিমেষহীন মীনের শোভাযুক্ত বলিয়া কথিত হয়, এখন দেখিতেছি যে ইহা সত্য সত্যই নির্মেম এবং কুটিল। এখন আর জলমোচন করিয়া কি হইবে আর শোক করিয়াই বা কি হইবে ? সময় চলিয়া যাওয়াতে, (নয়নে) নূতন শূল বিদ্ধ হইতেছে। এই জন্মই আমার নয়ন জড় হইয়া গিয়াছে। আমার চক্ষের পলকই আমাকে দাগা দিয়াছে।

৪। কাহে কো পিয় পিয়হিঁ রটত হো, পিয়কে প্রেম তেরো প্রাণ হরৈগো। কাহে কো লেত নয়ন জল ভরি ভরি, নয়ন ভরেতেঁ কৈসে সূল টরৈগো। কাহে কো স্বাস উসাস লেতি হৌ, বৈরী বিরহকো দাবা জরৈগো। ছাল স্থগদ্ধ পুত্রপাবলি হারু, ছুএ তেঁ হিয় হার জরৈগো। বদন ছুরাই বৈঠি মন্দির মেঁ, বহুরি নিসাপতি উদয় করৈগো। সূর সখী অপনে ইন নৈননি, চন্দ্র চিতৈ জিনি চন্দ্র জরৈগো॥

কেন প্রিয়, প্রিয় বলিয়া ডাকিতেছিন্ ? প্রিয়ের প্রেম তো তোর প্রাণ হরণ করিবে। কেন নয়ন জলপূর্ণ করিতেছিন্ ? চক্ষু জলপূর্ণ হইলে কি তাহার শূল উৎপাটিত হইবে ? কেন র্থা দীর্ঘণাস লইতেছিন্ ? বিরহরূপ শত্রুর দাবানল জ্বলিতেই থাকিবে। ছাল, স্থগদ্ধদ্রব্য, পুষ্পমালা ও হারের স্পর্শে তো তোর হাড় জ্বলিয়া যাইবে। তুই ঘরে গিয়া মুখ ঢাকিয়া বসিয়া থাক, কেন না আবার নিশাপতি উদিত হইয়া তোকে বিরহানলে দগ্ধ করিবে। স্থি, তোর এই চোখ্ ঘূটা দিয়া যেন চাঁদকে দেখিস্ না, দেখিলে উহারা পুড়িয়া যাইবে।

রাধার বিরহের একটা বর্ণনা শুসুন-

৫। লখিয়ত কালিন্দী অতি কারী।
কহিয়ো পথিক্ জাই হরি সোঁ জোঁ, ভয়ী বিরহ জুর জারী।
মনু পলিকা পৈ পরী ধরনি ধাঁসি, তরঙ্গ তলফ তনু ভারী।
তট বার উপচার চূর মনো, স্বেদ প্রবাহ পনারী।
বিগলিত কচ কুস কাস পুলিন, মনো পক্ষজ কজ্জল সারী।
ভ্রমর মনো মতি ভ্রমতি চহুঁ দিসি, ফিরতি হৈ অঙ্গ ছখারী।
নিসি দিন চকই ব্যাজ বকত মুখ, কিন-মানস অনুহারী।
সূরদাস প্রভু জো জমুনা গতি, সো গতি ভয়ী হমারী॥

রাধা বলিতেছেন, বোধ হয় যেন আমি অতি কৃষ্ণবর্না কালিন্দীর ভায় হইয়া গিয়াছি। হে পথিক, মথুরায় গিয়া শ্যামকে বলিও, কি প্রকার বিরহজ্ব আমাকে অধিকার করিয়াছে। পর্যক্ষের উপর পড়িয়া আমি অতি বেগে শাস-প্রশাস গ্রহণ করিতেছি, তাহা দেখিয়া বোধ হয় যেন যমুনা ধরণীর মধ্যে প্রবেশ করিয়াছে এবং তাহাতে তরঙ্গের উচ্ছ্বাস হইতেছে। শুশ্রমা ও ঔষধ যেন ঐ যমুনার স্রোতোরোধকারী তট, এবং স্বেদপ্রবাহ যেন ঐ নদীতে পতিত প্রণালীসমূহ। আমার বিগলিত কচ যমুনার তীরবর্তী কুশকাশ। আমার কালো শাড়ি যেন যমুনার বেলাভূমিস্থ নীল কমলসমূহ। আমার মতি

যেন ভ্রমরের ভায় চতুর্দ্দিকে ভ্রমণ করিতেছে, কিন্তু অঙ্গ অচল, ফিরিতে ক্লেশযুক্ত হয়। আমার মুখ দিবানিশি বকিতেছে, যেন যমুনাতীরস্থ চক্রবাক রব করিয়া কিন্নরদিগকে অনুসরণ করিতেছে। ষমুনার অবস্থা যেরূপ আমার অবস্থাও সেইরূপ।

মথুরা হইতে কৃষ্ণ মাতা যশোদাকে বলিয়া পাঠাইলেন—

কহ্যো কান্হ স্থুন্ম জস্ত্ৰমতী মৈয়া।
আবহিঁগে দিন চারি পাঁচ মেঁ, হম হলধর দোউ ভৈয়া।
মুরলী বেত বিসান দেখিও, প্রক্তী বের সবেরো।
লৈ জিনি জাই চুরাই রাধিকা, কছুক খিলোনা মেরো।
জা দিন তেঁ তুম সোঁ বিছুরে হম, কোউ ন কহত কন্হৈয়া।
ভোরহিঁ নাহিঁ কলেউ কীনো, সাঝ ন পিয়ো অঘৈয়া।
কহি ন বনত সঁদেসো মোপৈ, জননি জিতো ছখ পায়ো।
অব হমসোঁ বস্থদেব দেবকী, কহত আপনো জায়ো।
কহিয়ে কহা নন্দ বাবা সোঁ, বহুত নিঠুর মন কীনো।
সূর হমহিঁ পহুঁচাই মধুপুরী, বহুরো সোধ ন লীনো॥

হে যশোমতী মাতা, শুনুন, কানাই আপনাকে কি বলিয়াছে। চারি-পাঁচ দিনের মধ্যেই আমি ও হলধর দাদা, ছই ভাই, (গোকুলে ফিরিয়া) আসিব। আমার মুরলী, বেতের ছড়ি, বিধাণ এবং শৃঙ্গী সকালে ও সন্ধ্যায় দেখিতে থাকিও। দেখিও যেন আমার কোনো খেলনা রাধিকা চুরি করিয়া না লইয়া যায়। যে দিন হইতে তোমার কাছছাড়া হইয়াছি, (সে দিন হইতে) কেহ (আমাকে) কানাই বলে না। (সেই অবধি) আমি ভোরে জলখাবার থাই নাই এবং সন্ধ্যায় প্রাণ ভরিয়া ছধ থাই নাই। (সেই অবধি) আমি যত ছঃখ পাইয়াছি তাহার সংবাদ আমা-ঘারা বলিয়া উঠা যায় না। এখন বস্থদেব ও দেবকী আমাকে বলেন যে আমি তাঁহাদের জাত (পুত্র)। পিতা নন্দকে কি বলা যায়, তিনি তাঁহার মন অত্যন্ত নিষ্ঠুর:করিয়াছেন। আমাকে মথুরায় পোঁছাইয়া দিবার পর পুনরায় আমার থোঁজ নিলেন না।

# বিয়োগ-শৃঙ্গার

#### ভ্রমর-গীতি

স্থরদাদের কাব্যের আর একটা অতি স্থন্দর অংশ "ভ্রমর-গীতি"। ইহাকে উদ্ধব-গোপী-সংবাদ বলা যাইতে পারে। কোনো বাঙ্গালী বৈষ্ণব কবি এই মর্ম্মে কোনো পদ লিখিয়াছেন বলিয়া আমার জ্ঞানা নাই। শ্রীকৃষ্ণ মথুরায় গিয়া বুঝিতে পারিলেন যে, তাঁহার আর ব্রজে ফিরিবার কোন সন্তাবনা নাই। অথচ তিনি জানিতেন যে ব্রজে গোপীরা তাঁহার জন্ম কিরপ কাতর হইয়া আছে। তাহাদিগকে সাস্থনা দিবার জন্ম তিনি তাঁহার ভক্ত ও প্রিয় স্থল্ল উদ্ধবকে ব্রজে পাঠাইয়া দিলেন। তিনি উদ্ধবকে বলিয়া দিলেন যে, তিনি যেন গোপীদিগকে বলেন যে এখন আর তাহাদের পক্ষে তাঁহার দর্শন পাওয়া সম্ভব নয়। অতএব তাহারা এখন হইতে যেন যোগমার্গ অবলম্বন করিয়া তাঁহাকে (কৃষ্ণকে) নিগুলিরপে ও নিন্ধামভাবে উপাসনা করে। এই উপদেশ গোপীদের হৃদয়গ্রাহী হইল না। তাহারা কৃষ্ণকে তাঁহার নিজ মূর্ত্তিতে দেখিতে চাহে। নিগুলি উপাসনার কথা তাহারা হাসিয়া উড়াইয়া দিল। উদ্ধবের সহিত গোপীদের কথোপকথন অতি সরস। আমার বিবেচনায় ভ্রমর-গীতিই সূরদাসের সর্ব্বাপেক্ষা মধুর রচনা। গোপীদের যুক্তি অতি মনোহর।

যে সময়ে উদ্ধব ব্রজে উপস্থিত হইয়া গোপীদিগকে উপদেশ দিতেছিলেন, সেই সময়ে একটা ভ্রমর উড়িয়া আসিয়া শ্রীরাধার চরণকমলে উপবেশন করিয়াছিল। উদ্ধবের উক্তির উত্তরে গোপীদের যাহা বক্তব্য ছিল, তাহা তাহারা প্রায়ই ঐ ভ্রমরকে সম্বোধন করিয়া বলিয়াছিল। উদ্ধব শ্রীকৃষ্ণের স্বাথ এবং তাঁহার আকৃতি ও বর্ণ শ্রীকৃষ্ণের আকৃতি ও বর্ণের সদৃশ ছিল। তাঁহার বসনভূষণও শ্রীকৃষ্ণের বসনভূষণের ভ্রায়। সেই জভ্য গোপীরা তাঁহার সহিত অনেক হাস্থ-পরিহাস করিয়াছিল। এই ভ্রমর-গীতিতে সূরদাস তাঁহার গন্ধীর পরিহাসপ্রিয়তার পরিচয় দিয়াছেন। এবং হাস্থরসকে আশ্রয় করিয়া গোপীদের মুখ দিয়া অঘৈতবাদের খণ্ডন করিয়াছেন। গোপীদের পরিহাসে শ্রীকৃষ্ণও বাদ যান নাই। গোপীদের উক্তিগুলি ভ্রমরকে সম্বোধন করিয়া বলা হইয়াছিল বলিয়া এই পদগুলির নাম "ভ্রমর-গীতি"।

উদ্ধব ব্ৰজে উপস্থিত হইলেই গোপীরা তাঁহাকে বলিল—

কহো কহাঁ তে আয়ে হোঁ।
জানতি হোঁ অনুমান মনো তুম জাদবনাথ পঠায়ে হোঁ।
সোই বরন ভূসন পুনি বৈসেই, তনভূসণ সজি ল্যায়ে হোঁ।
সরবস্থ লৈ তব সঙ্গ সিধারে, অব কাপর পহিরায়ে হোঁ।
স্থনহু মধুপ একৈ মন সবকো, সো তো বহাঁ লৈ ছায়ে হোঁ।
মধুবন কী কামিনী মনোহর, তহঁহি জহঁ ভায়ে হোঁ।
অব য়হ কোন সয়ানপ ব্রজ পর, কা কারন উঠি ধায়ে হোঁ।
সূর জহাঁ লগি স্থামগাত হৈঁ, জানি ভলে করি পায়ে হোঁ॥

বল, কোথা হইতে আসিয়াছ। অনুমানে বোধ হইতেছে যে যতুনাথ তোমাকে পাঠাইয়াছেন। সেই রং, সেই বসন, দেহও সেইরূপ ভূষণে সজ্জিত করিয়া লইয়া আসিয়াছ। তোমরা আমাদের সর্বস্থ লইয়া চলিয়া গিয়াছ। এখন আর কাহাকে লইয়া যাইবার জন্ম হুকুম আনিয়াছ। হে মধুপা, শুন, আমাদের সকলের মন একটীমাত্র, তাহা ত মথুরায় লইয়া গিয়া লুকাইয়া রাখিয়াছ। মথুরার কামিনী মনোহর, অতএব সেই স্থানটী তোমাদের ভাল লাগিয়াছে। এখন তোমার একি চাতুরী ? কি হেতু ব্রজের দিকে ধাবিত হইয়াছ ? যত শ্যামগাত্র লোক দেখিয়াছি, তাহাদিগকে ভাল করিয়াই জানিলাম।

পদের শেষাংশটী কৃষ্ণকে লক্ষ্য করিয়া বলা হইয়াছে। গোপীরা কৃষ্ণবর্ণ লোকদিগের রং সম্বন্ধে এখানে এবং আরো অনেক স্থলে উপহাস করিয়াছে। যথা—

> ১। বিলগ জনি মানহু উধো প্যারে। বহু মথুরা কাজর কী কোঠরী, জে আবহিঁতে কারে। তুম কারে, স্থুফলক-স্থুত কারে, কারে মধুপ ভঁবারে। তিনকে সঙ্গ অধিক ছবি উপজত, কমল নৈন মনিআরে। মানহুঁ নীল মাঠ তেঁ কাট্যে, লৈ জমুনা জু পথারে। তা গুন স্থাম ভায়ী কালিন্দী, সূর স্থামগুন হ্যারে॥

কিছু মনে করো না ভাই উদ্ধব। তোমাদের মথুরা কি কাজলকুঠা, সেখান থেকে যে আসে সেই কালো ? তুমি কালো, অক্রুর কালো, মধুপ ভ্রমর কালো। তাহাদের মধ্যে অধিক শোভা উৎপন্ন করিয়াছেন কালোমাণিক কমলনয়ন (কৃষ্ণ)। যেন নীলের হাঁড়া হইতে উহাদিগকে বাহির করিয়া যমুনায় ধুইয়া লওয়া হইয়াছে। সেই জগুই বোধ হয় যমুনা কৃষ্ণসলিলা হইয়া গিয়াছে। কালোর গুণই স্বতন্ত্র।

২। কারো নাম রূপ পুনি কারো, কারে অন্ত সখা সবগাত। জোপৈ ভলে হোত কহুঁ কারে, তে কত বদলি স্থতা লৈ জাত।

কৃষ্ণের নাম কালো, রূপ কালো, তাঁহার স্থাদেরও সর্বাঙ্গ কালো। যদি কালো ভালই হইত, তাহা হইলে কৃষ্ণকে বদল দিয়া যশোদার কন্তাকে লইয়া যাওয়া হইয়াছিল কেন ?

৩। ঘরী পহর সবকো বিলমাবত, জেতে আবত কারে।

যত কালো লোক ( মথুরা হইতে ) আসে তাহারা এক ঘণ্টা হউক, এক প্রহর হউক, গোপীগণকে আটকাইয়া কাজের ক্ষতি করিয়া দেয়।

৪। জো কোইলস্ত কাগ জিয়াবত, ভাব ভগতি ভোজনহিঁ খবায়।
 কহকুহায় আয়ে বসন্ত ঋতু, মিল কুল অপনে জায়॥

কাকেরা কোকিল-শাবকের প্রাণ রক্ষা করে। তাহাকে যতই ভাব-ভক্তি দেখাইয়া পালন ও পোষণ করা হউক না কেন, বসন্ত ঋতু আসিলেই সে কুহুধ্বনি করিয়া নিজ কুলে মিশিয়া চলিয়া যায়।

৫। উধো, ঐসো কাম ন কীজৈ। এক রঙ্গ কারে তুম দোউ, ধোয় সেত কোঁ) কীজৈ।

উদ্ধব এমন কাজও করিও না। তোমরা ছজনে এক রকমেরই কালো, তাহা ধুইয়া সাদা কেন করিবে ?

ব্রজে পৌঁছিয়া উদ্ধব পোপীদিগকে বলিতেছেন—

গোপী স্থনহু হরি সন্দেস।
 মাতপিতুকে বন্দি ছোরে, বাস্থদেব-কুমার।
 রাজ্য দীনোঁ উগ্রসেনহিঁ, চমর নিজকর ঢার।

কহে। তুমকো ব্রহ্ম ধ্যাও, ছাড়ি বিষয় বিকার। সূর পাঁতি দয়ী লিখ মোহিঁ, পঢ়োঁ গোপকুমার॥

হে গোপীগণ, হরির সংবাদ শুন। বস্থদেবকুমার মাতাপিতার বন্ধন মুক্ত করিয়া উগ্রসেনকে রাজ্য দিয়াছেন এবং নিজে চামর ঢুলাইতেছেন। তোমাদিগকে বলিয়া পাঠাইয়াছেন যে তোমরা বিষয়বিকার ত্যাগ করিয়া ব্রুক্ষের ধ্যান কর। আমাকে পত্র লিখিয়া দিয়াছেন, গোপকুমারীরা পড়িয়া দেখ।

স্থনত গোপী হরি কে সন্দেস।
করি সমাধি অন্তর্গতি ধ্যাবত্ত, য়হ উনকো উপদেস॥
বৈ অবিগতি অবিনাসী পূরন, সব ঘট রহে সমাই।
নিগুন জ্ঞান বিন্মু ভক্তি নহী হৈ, বেদ পুরাননি গাই॥
সণ্ডন রূপ ত্যজি নিগুন ধ্যাবো, ইক চিত ইক মন লাই।
য়হ উপাব করি বিরহ তরো তুম, মিলৈ ব্রহ্ম সব আই॥
ত্নসহ সন্দেস স্থনত মাধো কো, গোপীজন বিল্থানী।
সূর বিরহ কী কোন চলাবৈ, বুড়ত মন বিন্মু পানী॥

21

হে গোপীরা, তোমরা হরির উক্তি শুন। তোমরা সমাধি দারা তাঁহাকে ফদয়ে ধ্যান করিবে, ইহাই তাঁহার উপদেশ। তিনি অবিজ্ঞাত, অবিনাশী এবং পূর্ণ, এবং সকল ঘটে বিভ্যমান। বেদপুরাণে বলিয়াছে যে নিগুণের জ্ঞান না হইলে মুক্তি হয় না। সগুণের জ্ঞান ত্যাগ করিয়া একচিত্ত ও একমন হইয়া রক্ষঃ ও তমোগুণরহিত ব্রহ্মের উপাসনা কর। এই উপায়ে তোমরা বিরহ হইতে ত্রাণ পাইবে, এবং তাহা হইলেই ব্রহ্মকে লাভ করিতে পারিবে। মাধবের এই ফুঃসহ বার্তা শুনিয়া গোপীরা বিলাপ করিতে লাগিল। এখন বিরহভারবিশিষ্ট মনোনোকা চালাইবে কে ? এই মনোনোকা যে দর্শন-বারি বিনা শুক্ত নদী-গহররে ডুবিতে চলিল।

এক গোপী বলিল, 'হে উদ্ধব, আমাদের মন তাঁহারই অনুরাগী, আমাদিগকে কেন ভুলাইবার চেফী করিতেছ? কৃষ্ণ যদি নিগুর্ণিই হন, তাহা হইলে—

> কিন বৈ গবন কিয়ো সকটনি চঢ়ি, স্থফলক স্থৃত কে সঙ্গ। কিন বৈ রজক লুটাই বিবিধ পট, পহিরে অপনে অঙ্গ॥

কিন হতি চাপ নিদরি গজ মার্যো, কিন বৈ মল্ল মথি জানে। উগ্রসেন বস্থদেব দেবকী, কিন বৈ নিগড় হঠি ভানে॥ তু কাকী হৈ করত প্রসংসা, কোন তুম ঘোস পঠায়ো। কিন মাতুল হতি লয়ো জগত জস, কোন মধুপুরী ছায়ো॥ মাথে মোর মুকুট বনগুঞ্জা, মুখ মুরলী ধুনি বাজৈ। সূরজদাস জসোদানন্দন, গোকুল কহঁন বিরাজৈ॥

অকুরের সঙ্গে শকটে চড়িয়া কে মথুরায় গিয়াছেন ? কে রজককে লুটিয়া নানাপ্রকারের বস্ত্র নিজ অজে পরিধান করিয়াছিলেন ? কে ধনুর্ভঙ্গ করিয়া হস্তীকে মারিয়াছিলেন ? কে মল্লদিগের প্রাণবধ করিয়াছিলেন ? কে বীরত্ব দেখাইয়া উগ্রসেন, বস্থদেব ও দেবকীর নিগড় ভগ্ন করিয়াছিলেন ? তুমি কাহার প্রশংসা করিতেছ ? তোমাকে কে ব্রজে পাঠাইয়াছেন ? কে মাতুলকে বধ করিয়া জগতে যশোলাভ করিয়াছেন ? কে মথুরা রক্ষা করিয়াছেন ? কাহার মস্তকে ময়ুরপুচ্ছের মুকুট, এবং গলায় বনগুঞ্জার মালা ? কাহার মুখে মুরলীর ধ্বনি বাজে ? যশোদানন্দন কি গোকুলে বাস করেন নাই ?

#### গোপীরা বলিল---

১। জোগ ঠগোরী ব্রজ ন বিকৈহি।

য়হ ব্যোপার তিহারী উধো, ঐসোইঁ ফিরি জৈহৈ॥
জাপৈ লৈ আয়ে হো মধুকর, তাকে উর ন সমৈহৈ।
দাখ ছাঁড়িকৈ কটুক নিবোরী, কো অপান মুহ খৈহৈ॥
মূরীকে পাতন কে কেনা, কো মুকুতাহল দৈহৈ।
সূরদাস প্রভু গুনহিঁ ছাঁড়িকৈ, কো নিরগুন নিরবৈহৈ॥

যোগের প্রবঞ্চনা ব্রজে বিকাইবে না। উদ্ধব, তোমার এই পণ্য অমনি ফিরিয়া যাইবে। হে মধুকর, যাহাদের জন্য ইহা আনিয়াছ, তাহাদের মধ্যে ইহার প্রবেশের স্থান নাই। দ্রাক্ষাফল ছাড়িয়া কে নিজ মুখে (ইচ্ছায়) নিম্বের বটিকা ভক্ষণ করিবে ? মূলার শাকের বিনিময়ে কে মুক্তাফল দিবে ? সগুণ ছাড়িয়া কে নিগুণ দ্বারা (কার্য্য) নির্ববাহ করিবে ? ২। রাখোঁ য়হ সব জোগ অটপটো, উধো পাই পরোঁ।
কহঁ রসরীতি কহাঁ তনু সোধন, স্থনি স্থনি লাজ মরোঁ।
চন্দন ছাঁড়ি বিভূত বতাবত, য়হ দুখ কোঁা ন জরোঁ।
নাসা কর গহি জোগ সিখাবত, বেসরি কহাঁ ধরোঁ।
সগুন সরূপ রহত উর অন্তর, নিগুনি কহা করোঁ।
নিসিদিন রসনা রটত স্থামগুন, কা করি জোগ মরোঁ।
মুদ্রা গ্রাস অঙ্গ ভূসন, পতিব্রত তে ন টরোঁ।
সূরদাস য়াহি ব্রত হমারে, হরি মিলি নহিঁ বিছুরোঁ॥

উদ্ধান, তোমার পায়ে পড়ি, যোগের এই সকল বাঁকাচোরা কথা রাখিয়া দাও। কোথায় রসের অনুষ্ঠান, আর কোথায় দেহশুদ্ধির ব্যবস্থা; শুনিয়া লজ্জায় মরিতেছি। চন্দন ছাড়িয়া আমাদিগকে বিভূতি মাখিতে বলিতেছ; এ ছঃখে জ্বলিয়া মরিতেছি না কেন ? হাত দিয়া নাক ধরিয়া যোগ করিতে বলিতেছ; তাহা হইলে বেসর রাখিব কোথায় ? অন্তরে যখন সপ্তণ ও সরপ অবস্থিতি করিতেছে, তখন নিগুণ লইয়া কি করিব ? যখন আমাদের রসনা দিবারাত্র শ্যামের গুণ রটনা করিতেছে, তখন যোগ করিয়া মরিব কেন ? আমাদের অঙ্গে অঙ্গে ভূষণ, তাহা ছাড়িয়া মুদ্রা ও ত্যাস করিতে গিয়া পাতিব্রত্য হইতে বিচ্যুত হইতে পারিব না। হরিকে পাইয়া তাঁহা হইতে বিচ্ছির হইব না, ইহাই আমাদের ব্রত।

০। উলটি রীতি তিহারী উধাে, স্থনৈ স্থ ঐসী কাে হৈ।
অলপ বয়স অবলা অহীরি সঠ, তিনহিঁ জােগ কত সােহি॥
বৃচহি খুভী আঁধরিহি কাজর, নকটা পহিরৈ বেসরি।
মুড়লী পটিয়াঁ পারি সঁবারে, কােঢ়ী অক্সহিঁ কেসরি॥
বহিরী সােঁ পতি মতা করে তাে, তৈসই উত্তর পাবৈ।
সো গতি হােই সবৈ তাকী জাে, য়ারিনি জােগ সিখাবৈ॥
সিখই কহত স্থাম কী বতিয়াঁ, তুমকাে নাহীঁ দােস্থ।
রাজ কাজ তুমতেঁ ন সরৈগাে, অপনী কায়া পােস্থ॥
জেতে ভূলি সবৈ মারগ মােঁ, ইহাঁ আনি কহ কহতে।
ভলী ভয়ী স্থাধ রহী সূর তাে, মােহ ধার মে বহতে॥

হে উদ্ধব, তোমার প্রণালী উল্টা ধরণের; তদমুসারে কে চলিতে পারে १ রে শঠ, যাহারা অল্লবয়স্কা অবলা আভীরিণী, তাহাদের যোগ কি করিয়া শোভা পায় ? যে বুঁচী সে কাণবালা পরিবে, যে কাণী সে কাজল পরিবে, যাহার নাক নাই সে বেসর পরিবে, যাহার সমস্ত মাথায় টাক, সে পেটে পাড়িয়া সাজিবে, যে কুষ্ঠরোগগ্রস্ত সে অঙ্গে কুস্কুম লেপন করিবে—ইহা কি প্রকারে হইতে পারে ? যদি বধিরার সহিত তাহার পতি প্রেমালাপ করিতে যায়, তাহা হইলে সে উত্তরও সেইরূপই পায়। যে গোয়ালিনীকে যোগ শিখাইতে চাহে তাহার দশাও সেই প্রকার হয়। তোমার দোষ নাই, তুমি শ্যামের নিকট যেমন শিথিয়াছ, তেমনি বলিতেছ। কিন্তু তোমার দারা রাজার কার্য্য চলিবে না, তুমি অগ্য উপায়ে নিজের কায়া পোষণ কর গিয়া। তুমি রাস্তায় সব ভুলিয়া গিয়াছ, এখানে আসিয়া কি বলিতে কি বলিতেছ। ভাল হইয়াছে যে এখনো তোমার সজ্ঞা আছে,—আর একটু হইলে তুমি মোহের ধারায় ভাসিয়া যাইতে।

৪। হমারী গতি পতি কমল নয়ন লোঁ, জোগ সিখৈ তে রাঁড়ে। কাকী ভূখ গয়ী বয়ারী ভখি, বিনা দূধ য়ত মাঁড়ে॥ জাকী কহুঁ থাহ নহিঁ পৈয়ে, অগম অপার অগাধৈ। গিরিধর লাল ছবীলে মুখ পর, ইতনে বাঁধ কো বাঁধৈ॥

আমাদের গতি ও আমাদের পতি কমলনয়ন। যাহারা যোগ শেখে, তাহারা রাঁড় (বিধবা)। দুগ্ধ, দ্বত ও মণ্ড (ভাত) না খাইয়া, কেবল বায়ু ভক্ষণ করিয়া কাহার ক্ষুধা দূর হয় ? যাঁহার সীমা পাওয়া যায় না, যিনি অজ্ঞেয়, অপার ও অগাধ—এত বাঁধ সেই গিরিধরলালের স্থন্দর মুখের উপর কে বাঁধিবে (দিতে চাহিবে) ?

হমকো হরি কী কথা স্থনাউ।
 এ অপনী জ্ঞানগাথা অলি, মথুরা হী লৈ জাউ।
 তে নরনারি নীকে স্থমুশ্লৈগী, তেরো বচন বনাউ।
 পালাগোঁ এসী ইন বাতনি, উনহীঁ জাই রিঝাউ।
 স্থনি পিয় সখা স্থাম স্থন্দর কো, জোপৈ জিয় সতিভাউ।
 তো বারক আতুর ইন নৈননি, বহ মুখ সানি দিখাউ।

জো কোউ কোটি জতন করে রে মধুকর, বিরহিন ঔর স্থহাউ। তি হিন তো স্থন সূর মীন কে জল বিমু, নাহিঁন ঔর উপাউ॥

আমাদিগকে হরির কথা শুনাও। হে অলি, তোমার জ্ঞানগাথা মথুরায় লইয়া যাও। সেখানকার নরনারীরা তোমার সাজানো কথা বুঝিতে পারিবে। তোমার ওসকল কথার পায়ে নমস্কার, তাহাদিগকেই ঐ সকল কথা দারা সস্তুষ্ট কর গিয়া। হে শ্যামস্থলরের প্রিয় সথা, শুন, যদি তোমার সহিত তাঁহার এতই সন্তাব, তাহা হইলে আমাদের এই আতুর নয়নকে সেই মুখ একবার আনিয়া দেখাও। যদি কেহ কোটা প্রকার চেটা করে, হে মধুকর, শুন, সে বিরহিণীদের স্বভাবের পরিবর্ত্তন করিতে পারে না। জল ভিম মীনের অন্ত উপায় নাই।

51

নৈননি নন্দনন্দন ধ্যান।
তহাঁ লৈ উপদেস দীজৈ, জহাঁ নিগুনি জ্ঞান।
পানি পল্লব রেখ গনি গনি, অবধি বিবিধ বিধান।
ইতে পর কহি কটুক বচননি, হতে জৈসে প্রাণ।
চন্দ্র কোটি প্রকাস মুখ, অবতংস কোটিক ভান।
কোটি মন্মথ বারি ছবি পর, নিরখি দীজত দান।
ক্রাটি কোটি কোদণ্ড রুচি, অবলোকননি সন্ধান।
কোটি বারিজ বক্র নয়নন, কটাচ্ছ কোটিক বান।
মনি কণ্ঠহার উদার উর, অতিসৈ বল্যো নির্মান।
সম্মচক্র গদা ধরে কর, পদ্ধম স্থধা নিধান।
স্থাম তনু পট পীত কী ছবি, করৈ কোন বখান।
মনহু নৃত্যত নীল ঘন মেঁ, তড়িত দেতী মান।
রাস-রসিক গুপাল মিলি মধু, অধর করতী পান।
সূর ঐসে স্থাম বিতু কো, যুহাঁ রচ্ছক আন॥

আমাদের নয়ন নন্দনন্দনের ধ্যান করিতেছে। যেখানে লোকে নিগুণের কথা বোঝে, সেখানে তোমাদের উপদেশ লইয়া যাও। কৃষ্ণ নিজ হস্ত-পল্লবের রেখা গণনা করিয়া তাঁহার ফিরিয়া আসিবার সময়-নির্দেশ করিয়াছিলেন। যেন আমাদের প্রাণ হনন করিয়াছেন। শ্যামের মুখে কোটা চন্দ্রের দীপ্তি, তাঁহার ভূষণে কোটা ভাতুর উদয়। তাঁহার শোভায় কোটা মন্মথকে উৎসর্গ করা যাইতে পারে। ভ্রুকুটিতে কোটা ইন্দ্রধনুর রুচি। চন্দের চাহনী যেন শরসন্ধান করিতেছে। কোটা পান্দের সৌন্দর্য্য-যুক্ত নয়নের বঙ্কিম কটাক্ষ যেন কোটা বাণ। তাঁহার প্রশস্ত বক্ষঃস্থলে মণিময় কণ্ঠহার কি স্থন্দর মানায়। শছা চক্র, গদা, পদ্ম করে ধারণ করিয়া তিনি স্থধার নিধান বলিয়া বোধ হন। শ্যামতসূতে পীত বর্ণের শোভা কে বর্ণিতে পারে ? যেন নীল ঘনের মধ্যে তাল-মান বজায় রাখিয়া তড়িৎ নৃত্য করিতেছে—যেন উহা রাস্বর্গিক গোপালের সহিত মিলিত হইয়া অধ্রের মধু পান করিতেছে। এ রূপ শ্যাম ভিন্ন এখানে অন্য কে রক্ষক হইতে পারে ?

৭। উধো তুম ব্রজ কী দসা বিচারো।
তা পাছে য়হ সিদ্ধি আপনী, জোগ কথা বিস্তারো॥
জা কারন তুম পঠরে মাধৌ, সো সোচো জিয় মাহীঁ।
কিতেক বীচ বিরহ পরমারথ, জানত হো কিধৌ নাহীঁ॥
তুম পরবীন চতুর কহিয়ত হো, সন্তন নিকট তুম রহত হো।
জল বূড়ত অবলম্ব ফেন কো ফিরি ফিরি কহা গহত হো॥
বহ মুস্থকানি মনোহর চিতবন, কৈসে উরতে টারোঁ।
জোগ জুক্তি অরু মুক্তি পরম নিধি, বা মুরলী পর বারোঁ॥
জিহিঁ উর কমল নয়ন বসত হৈঁ, তিহিঁ নিগুনি কোঁা আবৈ।
সুরদাস সো ভজন বহাউঁ, জাহি দুসরো ভাবৈ॥

উদ্ধব, তুমি ব্রজের কথা ভাবিয়া দেখ। তাহার পর তুমি তোমার ঐ সিদ্ধি ও যোগের কথার ব্যাখ্যা করিও। যে জন্ম মাধব তোমাকে পাঠাইয়াছেন, তাহা একবার মনের মধ্যে বিচার করিয়া দেখ। তুমি প্রবীণ ও চতুর বলিয়া কথিত হইয়া থাক এবং সাধুদের নিকট বাস কর। অতএব বিরহে ও প্রমার্থে কত প্রভেদ তাহা কি তুমি জান না ? জলে তুবিতে বসিয়াছি, তাই কি ফেনার আশ্রয় লইতে বলিতেছ ? আমরা শ্যামের স্মিত হাস্থ ও মনোহর কটাক্ষ কেমন করিয়া হৃদয় হইতে সরাইব ? যোগ, যুক্তি ও প্রমনিধি স্বরূপ মুক্তি শ্যামের মুর্লীতে বিসর্জ্জন করি। যে হৃদয়ে কমল-নয়ন বাস করেন

সে হৃদয়ে নিগুণ কেমন করিয়া আসিবে ? যে সাধনা দ্বারা অন্য কিছু ভাল লাগে, সে সাধনাকে আমরা ভাসাইয়া দেই।

৮। কাহে কো রোকত মারগ সূধো।
স্থনত্ত মধুপ নিগুন কণ্টকময়, রাজপন্থ কোঁা রূধো।
কৈ তুম সিথৈ পঠায়ে কুবিজা, কহী স্থামঘন জী ধোঁ।
বেদ পুরান স্মৃতি সব ঢুঁঢ়ো, জুবতিন জোগ কহুঁ ধোঁ।
তাকো কহা পরেখো কীজৈ, জানত হাঁছ ন দূধো।
সূর মূর গয়ো অকুর লৈ, ব্যাজ নিবেরত উধো॥

শুন, মধুপ, সরল পথ বন্ধ করিতেছ কেন ? কণ্টকময় নিগুণির দারা রাজপথ রোধ করিতেছ কেন ? তোমাকে কি কুজা শিখাইয়া পাঠাইয়াছে, না শ্যামঘন পাঠাইয়াছেন ? বেদ, পুরাণ ও স্মৃতি সব খুঁজিয়া দেখ, কোথাও কি যুবতীদের জন্ম যোগের ব্যবস্থা আছে ? যোলের ও ছুধের প্রভেদ যে জানে না তাহার কথায় আমাদের অসম্ভুষ্ট হইলে কি হইবে ? মূল্ধন লইয়া গেল অকুর, এখন স্থদ মিটাইতেছেন উদ্ধব।

৯। নাহিঁন রহো মন মেঁ ঠোর।
নন্দনন্দন, অছত কৈসে, আনিয়ে উর মঁ ঔর॥
চলত চিতবত, দিবস জাগত, সপন সোবত রাতি।
হৃদয় তেঁ বহ স্থাম মূরতি, ছিন ন ইত উত জাতি॥
কহত কথা, আনক উধো, লোক লাভ দিখায়।
কহা করোঁ, তন প্রেম পূরন, ঘট ন সিন্ধু সমায়॥
স্থামগাত, সরোজ আনন, ললিত অতি মৃতুহাস।
সূর ঐসে, রূপ কারন, মরত লোচন প্যাস॥

আমাদের মনে স্থান নাই। নন্দনন্দন থাকিতে আমরা অপরকে হৃদয়ে স্থান দিব কি করিয়া? তাঁহাকে পথে চলিতে চলিতে, দিনে জাগ্রৎ অবস্থায় এবং রাত্রিতে শুইয়া স্বপ্নে দেখি। হৃদয় হইতে মুহূর্ত্তেকের জন্মও শ্যাম-মূর্ত্তি এদিক্ ওদিক্ হয় না। লোকিক লাভ দেখাইয়া উদ্ধব তুমি অনেক কথা বলিতেছ। কি করিব, আমাদের তন্ম প্রেমে পরিপূর্ণ, ঘটের মধ্যে সিশ্ধু

প্রবেশ করে না। গাত্র শ্যাম, আনন সরোজের স্থায়, হাস্থ অতি মৃতু ও ললিত—এই রূপের জন্মই আমাদের লোচন পিপাসায় মরিতেছে।

১০। স্থনিহৈ কথা কোন নিগুন কী, রচি পচি বাত বনাবত। সগুন স্থনেরু প্রগট দেখিয়ত, তুম তৃন কী ওট গুরাবত।

তুমি নিগুণ সম্বন্ধে যে সকল মনগড়া কথা বলিতেছ, কে তাহা শুনিবে? সগুণ রূপ স্থানের আয় সম্মুখে দেখা যাইতেছে, তাহাকে তুমি তৃণের অন্তর্রালে লুকাইয়া ফেলিতে চাহিতেছ? [ অর্থাৎ ভগবানের সগুণ সন্তা ( এই বিরাট্ বিশ্ব ) চতুর্দ্দিকে লোক-চক্ষে উদ্ভাসিত রহিয়াছে, তুমি সেই জাজল্যমান সন্তাকে অস্বীকার করিয়া, র্থা এক অনির্দ্দিউ ও অবোধ্য পক্ষ অবলম্বন করিয়া বাগ্জাল বিস্তার করিতেছ। ইহাই গোপীদিগের যুক্তির সার-কথা। ]

গোপীগণকে যোগমার্গে লইয়া গিয়া নিগুণের উপাসনায় প্রবৃত্ত করা অসম্ভব দেখিয়া উদ্ধব মথুরায় ফিরিয়া গেলেন। ঈশরের নিগুণ সতায় ও অবৈতবাদে তাঁহার অটল বিশ্বাস ছিল, এবং পাণ্ডিত্যের অভিমানও ছিল। তাঁহার গর্বব ধর্বব করিবার জন্ম কৃষ্ণ তাঁহাকে ব্রজে পাঠাইয়াছিলেন। গোপীদের ভক্তি দেখিয়া তাঁহারও মন বিচলিত হইয়াছে; তিনিও জ্ঞানমার্গাপেক্ষা ভক্তিমার্গের শ্রেষ্ঠত্ব অনুভব করিতে লাগিলেন। শ্রীকৃষ্ণের নিকট ফিরিয়া গিয়া তিনি নিবেদন করিলেন—

১। কহাঁ লোঁ কহিয়ে ব্রজ কি বাত।

স্থনহু স্থাম তুম বিন উন লোগন, জৈসে দিবস বিহাত।
গোপী থাল গায় গোস্থত সব, মলিন বদন কৃস গাত।
পরম দীন জন্ম সিসির হিমাহত, অমুজগন বিন্মুপাত।
জো কোউ আবত দেখি দূর তেঁ, সব পূছতি কুসলাত।
চলন ন দেতি প্রেম আতুর উর, কর চরনন লপটাত।
পিক চাতক বন বসন ন পাবৈ, বায়স বলিহিঁ ন খাত।
সূরজ স্থাম সঁদেসন কে ডর, পথিক ন বা মগ জাত॥

ব্রজের কথা আর কত বলা যায় ? শুন, শ্যাম, তোমা বিনা সেখানকার লোকজন কি প্রকারে দিন কাটাইতেছে। গোপ, গোপী, গাভী, গোবৎস— সকলেরই বদন মলিন এবং গাত্র কুশ। তাহারা পরম দান. যেন অম্বুজ শিশির কালের হিমে আহত হইয়া দলশূভ হইয়াছে। যদি তাহারা কখনো কাহাকে দূর হইতে আসিতে দেখে, (মথুরা হইতে আসিতেছে ভাবিয়া) সকলে তাহাকে তোমার কুশলবার্ত্তা জিজ্ঞাসা করে। তাহাদের প্রেমাতুর হৃদয় তাহাকে যাইতে দেয় না, হাত দিয়া তাহার চরণ জড়াইয়া ধরে। পিক এবং চাতকও বনে বসিতে পায় না, কাকেও বলি খাইতে পারে না। তাহারা জিজ্ঞাসা করে, তোমরা কি শ্যামের সংবাদ জান ? তাহারা মথুরার সংবাদ জিজ্ঞাসা করিবে এই ভয়ে সে পথে পথিক হাঁটে না।

২। মাধব জু মৈ উত অতি সচু পায়ো।

অপনো জানি সঁদেস ব্যাজ করি, ব্রজ জন মিলন পঠায়ো।

ছমা করো তো করোঁ বীনতী, জো উত লখি হোঁ আয়ো।

শ্রীমুখ জ্ঞান-পন্থ জো উচর্যো, তিন পৈ কছু ন স্থহায়ো।

সকল নিগম-সিদ্ধান্ত জনম কর, উন মোহিঁ সহজ স্থনায়ো।

নহিঁ স্রুতি সেষ মহেস প্রজাপতি, জো রস গোপিন গায়ো।

কটুক কথা লাগী মোহিঁ অপনী, উহি রস-সিন্ধু সমায়ো।

উত তুম দেখে ওর ভাতি মৈ, সকল তৃষাহি বুঝায়ো।

তুমহরী অকথ কথা তুম জানো, হমজন নাহিঁ বসায়ো।

সূর স্থাম সুন্দর য়হ স্থনি স্থনি, নৈনন নীর বহায়ো॥

হে মাধব, আমি সেখানে (ব্রজে) অতি স্থুখ পাইয়াছি। তুমি আমাকে আপনার লোক ভাবিয়া সংবাদ লইবার ছলে ব্রজবাসীদের সহিত সাক্ষাৎ করিতে পাঠাইয়াছিলে। যদি ক্ষমা কর তো আমি সেখানে যাহা দেখিয়া আসিয়াছি তাহা বিনীতভাবে বলি। শ্রীমুখ হইতে যে জ্ঞান-পস্থা উচ্চারিত হইয়াছিল, তাহা তাহাদের কিছু মাত্র ভাল লাগে নাই। আমার সারা জীবনের সংগৃহীত বেদের সিদ্ধান্ত, তাহারা আমাকে অতি সহজেই শুনাইয়া দিল। যে রস তাহারা গাইল তাহা শ্রুতিতে নাই; তাহা বাস্থকী, মহেশর ও প্রজাপতিও জানেন না। আমার নিজেরই কথা কটু বলিয়া বোধ হইলঃ; তাহা সেই রসসিম্বুতে ভূবিয়া গেল। ঐ বিষয়ে তুমি অন্য প্রকারে দেখিয়াছ, আমি কিন্তু সকল তৃঞা মিটাইয়া আসিয়াছি। তোমার অকথ্য (অনধিগম্য) কথা তুমিই জান, আমাদের মত লোকের তাহা বুঝিবার ক্ষমতা নাই। ইহা শুনিয়া শ্যামস্থন্যর নয়ন হইতে নীর প্রবাহিত করিলেন।

কুষ্ণের মনে ব্রজের স্মৃতি জাগরুক হইয়া তাঁহাকে মর্ম্মপীড়া দিতে লাগিল। তিনি ব্যথিত হৃদয়ে বলিলেন—

> উধাে, মােহিঁ ব্রজ বিসরত নাহীঁ। বৃন্দাবন গােকুল তন আবত, সঘন তৃনন কী ছাহীঁ॥ প্রাত সময় মাতা জস্থমতি অরু, নন্দ দেখি স্থখ পাবত। মাখন রােটা দহাে সজায়াে, অতিহিত সাথ খবাবত॥ গােপী খালবাল সঁগ খেলত, সব দিন হঁসত সিরাত। সূরদাস ধনি ধনি ব্রজবাসী, জিন সােঁ হঁসত ব্রজনাথ॥

উদ্ধব, আমি ব্রজ ভুলিতে পারিতেছি না। বৃন্দাবন হইতে গোকুলের দিকে আসিতে, আহা, কি সঘন তৃণের ছায়া। প্রাতঃকালে উঠিয়া যশোমতী মাতা ও নন্দকে দেখিয়া কি স্থুখই হইত। মাতা মাখন, রুটী ও দিধি সাজাইয়া আনিয়া অতি স্নেহের সহিত খাওয়াইতেন। গোপী ও গোপবালকদের সহিত খেলিতাম, সমস্ত দিন হাসিয়াই কাটিত। সূরদাস বলিতেছেন, ধ্যু ধ্যু ব্রজবাসিগণ যাহাদের সহিত ব্রজনাথ হাসিতেন।

#### শান্ত-রস

স্রদাসের শান্ত-রসের পদগুলির নাম দেওয়া হইয়াছে "বিনয়"। 'বিনয়' অর্থে 'নিবেদন', অর্থাৎ ভগবানের নিকট নিজ দৈন্য প্রকাশ ও কুপাভিক্ষা। মানব-হৃদয় যথন সংসার-চক্রের নিষ্পেষণে কাতর হইয়া পড়ে—যখন সে বুঝিতে পারে যে তাহার পক্ষে নিজ ক্ষীণ শক্তির উপর নির্ভর করা অসম্ভব, তখন সে সাহায্যের আবশ্যকতা অনুভব করে। সে এমন একটা শক্তির শরণ লইতে চাহে, যিনি তাহার ব্যথিত চিত্তকে শান্তি দান করিতে এবং তাহার অভাব পূর্ণ করিতে পারেন। সে নিজ কৃতকর্ম্মের অনুতাপে দক্ষ হইতে থাকে, এ শক্তির নিকট অকপট চিত্তে নিজ জীবনের ভ্রমপ্রমাদ উদ্যাটিত করিয়া দেখায়, অনুতপ্ত হৃদয়ে তাহার কৃত অপরাধের জন্য পুনঃ পুনঃ ক্ষমা ভিক্ষা করে এবং প্রার্থনা করে যেন সে পুনরায় ঐরপ অপরাধে লিপ্ত

না হয়। সে স্বীয় দেবতাকে নিরন্তর ডাকিতে থাকে এবং তাঁহার প্রসঙ্গ ভিন্ন অন্য কিছু তাহার ভাল লাগে না।

বিনয় বা নিবেদনই জীবাত্মা ও পরমাত্মার সংযোগের প্রধান উপায়। নিবেদন ও প্রার্থনা দ্বারাই জীব ঈশ্বরের সান্নিধ্য লাভ করে। নিজের হীনতার জ্ঞান না হইলে জীব পারমার্থিক উন্নতি লাভ করিতে পারে না।

সূরসাগরে বিনয়ের পদ সর্বত্ত ছড়াইয়া আছে। এই সকল পদ অতি সরল ভাষায় লিখিত এবং অলঙ্কার-বর্জ্জিত। হৃদয়ে যখন তীব্র আবেগ উৎপন্ন হয়, তখন তাহা প্রকাশ করিবার জন্ম আড়ম্বরের প্রয়োজন হয় না—সূরদাসের যাহা কিছু বক্তব্য ছিল, তাহা তিনি অকপট চিত্তে প্রত্যক্ষ ও স্পষ্টভাবে ব্যক্ত করিয়াছেন। এই পদগুলিতে কৃষ্ণের প্রতি অকপট ও অটল ভক্তি প্রকাশিত হইয়াছে। নিগুণের উপাসনা করিতে প্রায় কেহই সমর্থ নহে। যাঁহার কোনো রূপ নাই, কোনো গুণ নাই, যাহা অজ্ঞেয়, তাঁহার উপাসনা সাধারণ লোকের পক্ষে অসম্ভব। সূরদাস ঈশ্বরকে কৃষ্ণ-রূপে উপলব্ধি করিয়া তাঁহার বিভিন্ন লীলা বর্ণিত করিয়াছেন। তাই তিনি বলিয়াছেন—

অবিগত গতি কছু কহত ন আবৈ।
জোঁ। গুঁগে মীঠে ফলকে রস, অন্তর্গত হী ভাবৈ।
পরম স্বাত্ন সব হী জূ নিরন্তর, অমিত তোষ উপজাবৈ।
মন বানী কো অগম অগোচর, সো জানৈ জো পাবৈ।
রূপরেখ গুন জাতি জুগুতি বিন্তু, নিরালম্ব মন চকৃত ধাবৈ।
সব বিধি অগম বিচারহিঁ তাতে, সূর সগুন লীলা পদ গাবৈ॥

যিনি অজ্ঞেয় তাঁহার সম্বন্ধে কিছুই বলা যায় না, যেমন মিন্ট ফল আস্বাদন করিয়া মূক ব্যক্তির আনন্দ মনে মনেই থাকিয়া যায়। যিনি সকল সময়েই স্বাদ্ধ, এবং অমিত সন্তোষ উৎপন্ন করেন—যিনি মন ও বাক্যের অগোচর,— তাঁহাকে যে পাইয়াছে সেই জানে। নিগুণ ব্রন্দের রূপ, সীমা, গুণ, জাতি, যুক্তি না পাইয়া মন আধারহীন অবস্থায় চকিত হইয়া ধাবিত হয়। এইরূপ ব্রহ্ম সকল প্রকারে অগম্য বিবেচনা করিয়া, আমি সগুণ লীলার পদ গাইতেছি।

## সংসারের অনিত্যতা সম্বন্ধে সূরদাস বলিতেছেন—

হরি বিন্থু কোউ কাম ন আয়ো।

য়হ মায়া ঝূঁটা প্রপঞ্চ লগি, রতন সো জনম গঁবায়ো।

কঞ্চন কলস বিচিত্র চিত্র করি, রচি পচি ভবন বনায়ো।
তামেঁতেঁ তেহি ছিন হী কাঢ়ো, পল ভরি রহন ন পায়ো।
তামেঁতেঁ তেহি ছিন হী কাঢ়ো, পল ভরি রহন ন পায়ো।
তামেঁতেঁ তেরি হী সঙ্গ জরোঁগী য়হ কহি, ত্রিয়া ধূতি ধন খায়ো।
চলত রহী চিত চোরি মোরি মুখ, এক ন পগ পহাঁ চায়ো।
বোলি বোলি স্থত স্কন মিত্রজন, লীনো সো জিহি ভায়ো।
পরো কাজ জব অন্ত কী বিরিয়াঁ, তেন হীঁ আনি বঁধায়ো।
আসা করি করি জননী জায়ো, কোটিক লাড় লড়ায়ো।
তোরি লয়ো কটিছুকো ডোরা, তাপর বদন জরায়ো।
কোটি জনম ভ্রমি ভ্রমি হম হায়ো, হরি পদ চিত ন লগায়ো।
ঔর পতিত তুম বহুত উধারে, সূর কহা বিসরায়ো॥

হরি বিনা কোনো কাজই হইল না। এই মিথ্যা মায়া প্রপঞ্চের জন্য এই রত্নের ন্যায় জন্ম কাটাইলাম। কাঞ্চনের বিচিত্র বিচিত্র কলস লাগাইয়া অতি যত্নে ভবন নির্মাণ করিলাম, কিন্তু তাহা হইতে তৎক্ষণাৎ বহিন্ধত হইলাম, ক্ষণমাত্র থাকিতে পাইলাম না। "আমি তোমার সঙ্গেই জলিব" এই বলিয়া ধূর্ত্তা পত্নী ধন খাইলা, কিন্তু আমার যাইবার সময় পূর্বের ভাব ত্যাগ করিয়া আমার সঙ্গে এক পাও গেল না। "আমি পুত্র, আমি আত্মীয়, আমি মিত্র" এই বলিয়া বলিয়া যাহার যাহা ইচ্ছা তাহা লইল, কিন্তু যথন শেষকালের কাজ পড়িল, তখন তাহারাই আসিয়া আমাকে বাঁধিল। আশা করিয়া জননী পুত্র-প্রসব করিলেন এবং তাহাকে কোটা আদরে ও যত্নে লালনপালন করিলেন। সেই মাতাই তাহার কটি হইতে ডোর কাটিয়া লইলেন এবং তাহার মুখে আগুন দিলেন। আমি কোটা জন্ম ভ্রমণ করিয়া হার মানিলাম, হরির পদে মন লাগাইতে পারিলাম না। হে পাতিতপাবন, তুমি অনেক পতিতকে উদ্ধার করিয়াছ, সূরকে (আমাকে) কেন ভূলিয়া গেলে?

### থোরে জীবন ভয়ো তনু ভারো।

কিয়ো ন সন্ত সমাগম কবছুঁ, লিয়ো ন নাম তুম্হারো ॥
অতি উনমন্ত নিরক্ষুস মৈগল, নিসিদিন রহে অসোচ।
কাম ক্রোধ মদ লোভ মোহ বস, রহে সদা অপসোচ ॥
মহা মোহ অজ্ঞান তিমির মে, মগন ভয়ে স্থুখ জানি।
তৈলক বৃষ জ্যো ভ্রম্যো ভ্রমহিঁ ভ্রম, ভজ্যো ন সারঙ্গ-পানি ॥
ঔর কহাঁ লগি কহোঁ কুপানিধি, য়া তন কে কৃত কাজ।
সূত্র পতিত তুম পতিত-উধারন, গহোঁ বিরদ কী লাজ॥

অল্প বয়সেই আমার তনু ভার বোধ হইতেছে। কখনো সাধুসঞ্চও করিলাম না, কখনো তোমার নামও লইলাম না। অতি উন্মন্ত নিরঙ্কুশ হস্তীর তায় দিবানিশি অচেতন থাকিলাম। কাম, ক্রোধ, লোভ, মদ ও মোহের বশবর্তী হইয়া মন্দ চিন্তায় নিমগ্ন থাকিলাম। ঘানির বলদের মত ভ্রমের পর ভ্রমে পড়িয়া ভ্রমণ করিলাম, কিন্তু ক্ষেরে ভজনা করিলাম না। এ দেহের কৃতকর্দ্মের কথা আর কত দূর বলিব। সূরদাস পতিত এবং তুমি পতিত-উদ্ধারণ, তুমি তাহাকে গ্রহণ কর, দেখিও জোমার (পতিত-উদ্ধারণ) নাম যেন লজ্জা না পায়।

ভগতি কব করিহোঁ জনম সিরানো।
কোটি জতন কীনে মায়া কো, তোউ ন মূঢ় অঘানো।
বালপন খেলত হী খোয়ো, তরুন ভয়ে গরবানো।
কাম কিরোধ লোভ কে বল রহি, চেত্যো নহীঁ অয়ানো।
বৃদ্ধ ভয়ে কফ কণ্ঠ বিরোধ্যো, সির ধুনি ধুনি পছিতানো।
সূর স্থামকে নেক বিলোকত, ভবনিধি জায় তিরানো॥

ভক্তি আর কবে করিব, জীবন যে শেষ হইতে চলিল। মায়াকে (বাসনাকে) কোটী প্রকারের যত্ন করিলাম, তবুও তো তাহার তৃপ্তি হইল না। বাল্যকাল খেলায় নফ করিলাম, তরুণাবস্থায় গর্বিত হইলাম। কাম, ক্রোধ, লোভের বশবর্তী থাকিলাম—আমার তো চৈতন্য হইল না। বৃদ্ধাবস্থায় কফে কণ্ঠরোধ করিয়াছে, এখন মাধা কুটিয়া কুটিয়া পশ্চাত্তাপ করিতেছি। শ্যামের সামান্য একটু কটাক্ষে ভবনিধি পার হওয়া যায়।

মো সম কোন কুটিল খল কামী।
জিন তন্তু দিয়ো তাহি বিসরায়ো, ঐসো নোনহরামী।
ভরি ভরি উদর বিষয় কো ধাবো, জৈসে সূকর গ্রামী।
হরিজন ছাড়ি হরী বিমুখন কী, নিসিদিন করত গুলামী।
পাপী কোন বড়ো হৈ মো তেঁ, সব পতিতন মেঁ নামী।
সূর পতিত কো ঠোর কহাঁ হৈ, স্থনিয়ে শ্রীপতি-স্থামী॥

আমার ন্যায় কুটিল, খল ও কামী কে আছে ? যিনি এই দেহ দিয়াছেন, তাঁহাকেও বিশ্বত হইলাম, এমনই আমি নেমকহারাম। উদর ভরিয়া ভরিয়া গ্রাম্য শ্করের ন্যায় বিষয়ভোগ করিলাম। হরিভক্তগণকে ছাড়িয়া দিবানিশি হরিবিম্খগণের দাসত্ব করিতেছি। আমা অপেক্ষা পাপী আর কে আছে ? আমি সকল পাপীদের মধ্যে প্রসিদ্ধ। হে শ্রীপতি-স্থামি, শুন, (তোমা বিনা) পতিতের আর স্থান কোথা ?

করেঁ গোপাল কে সব হোয়।
জে অপনো পুরুসারথ মানৈ, অতি হী ঝূঠো সোয়।
সাধন মন্ত্র জন্ত্র উভ্তম বল, য়ে সব রাখৈ ধোয়।
জো কছু লিখি রাখ্যো নঁদনন্দন, মেটি সকৈ নহিঁ কোয়।
ছখ স্থ লাভ অলাভ সহজ তুম, কতহিঁ মরত হো রোয়।
সূরদাস স্বামী করুণাময়, স্থাম চরন মন পোয়॥

গোপাল যাহা করেন তাহাই হয়। নিজের পুরুষার্থে যে বিশ্বাস করে, সে অতিশয় মিণ্যাবাদী। সাধনা, মন্ত্র, যন্ত্র, উন্তম, বল—সকলই নিক্ষল; নন্দনন্দন যাহা কিছু লিখিয়া রাখিয়াছেন, তাহা কেহ মুছিয়া ফেলিতে পারে না। স্থু, তুঃখ, লাভ, অলাভ অবশ্যস্তাবী, তুমি এত কাঁদিয়া মরিতেছ কেন ? সূরদাসের স্বামী করুণাময়, তাঁহার চরণে মনকে প্রবেশ করাও।

প্রসৈহি বসিয়ে ব্রজকী বীথিনি।
সাধুনি কে পনবারে চুনি চুনি, উদর জু ভরিয়ে সীতনি।
পৈঁড়ে মেঁ কে বসন বীনি তন, ছায়া পরম পুনীতনি।
কুঞ্জ কুঞ্জ তর লোটি লোটি রচি, রজ লাগোঁ রাঁগীতনি।

নিসিদিন নিরখি জসোদানন্দন, ঔর জমুন জল পীতনি। দরসন সূর হোত তন পাবন, দরস ন মিলত অতীতনি॥

এই প্রকারে ব্রজবীথিতে বাস করিও। সাধুদিগের উচ্ছিষ্ট পাতা হইতে অন্নকণা বাছিয়া বাছিয়া লইয়া উদরপূর্ত্তি করিও। পথ হইতে পরিত্যক্ত বসন বাছিয়া লইও এবং রক্ষের পরম পবিত্র ছায়ায় অবস্থান করিও। এ কুঞ্জের সে কুঞ্জের তলায় গড়াগড়ি দিয়া, সেখানকার রজ লাগাইয়া কোপীন রঞ্জিত করিও। দিবানিশি যশোদানন্দনকে নিরীক্ষণ করিতে থাকিও এবং যমুনার জল পান করিও। তাঁহার দর্শনের দ্বারা দেহ পবিত্র হয়। বীতরাগ (ভক্তিহীন) ব্যক্তিরা তাঁহার দর্শন পায় না।

হরি হরি হরি হরি স্থমিরন করো।
হরি চরণারবিন্দ উর ধরো ॥
হরি কী কথা হোই জব জহাঁ।
গঙ্গা হূ চলি আবৈঁ তহাঁ॥
জমুনা সিন্ধু স্থরস্থতী আবৈ।
গোদাবরী বিলম্ব ন লাবৈ॥
সব তীর্থন কো বাসা তহাঁ।
সূর হরি কথা হোবৈ জহাঁ॥
\*\*

সর্ববদা হরি হরি হরি শারণ করিও এবং হরিচরণারবিন্দ হৃদয়ে ধারণ করিও। যখন যেখানে হরির কথা হয়, সেখানেই গঙ্গা চলিয়া আসেন; যমুনা, সিন্ধু, সরস্বতীও আসেন। গোদাবরীরও আসিতে বিলম্ব হয় না। যেখানে হরিকথা হয় সেখানে সকল তীর্থ অবস্থান করে।

> তত্রৈব গঙ্গা যমুনা চ তত্র, গোদাবরী তত্র সরস্বতী চ। সর্বাণি তীর্থানি বসন্তি তত্র, যত্রাচ্যতোদার-কথাপ্রসঙ্গঃ॥

# উপদংহার

সূরদাস তাঁহার "সূরসাগর" কাব্যে ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র পদের সমবায়ে শ্রীকৃষ্ণের বাল্যলালা বিষয়ক সকল ভাবই বণনা করিয়াছেন, এবং বাৎসল্য, সখ্য, মধুর ইত্যাদি রস অতি নিপুণ ভাবে পরিক্ষুট করিয়াছেন। সূরদাস যশোদার মাতৃত্বেহ এত পুদ্ধানুপুদ্ধরূপে বর্ণনা করিয়াছেন যে ইহা পরাকাষ্ঠা প্রাপ্ত হইয়াছে। মানবজীবনের আর একটা প্রবল আবেগ দ্বীপুরুষের ভালবাসা। তাহাও সূরদাসের কাব্যের অন্যতম বিষয়। ইহার বর্ণনা শৃঙ্গার-রসাত্মক, এবং সূরদাসের প্রায় অর্দ্ধেক কবিতা এই রসকে অবলম্বন করিয়া রচিত।

রস কাহাকে বলে ? কোনো বস্তুর আস্বাদনে যে আনন্দোন্তব হয় তাহাই রস। শ্রুতি বলিয়াছেন—

"আনন্দাদ্ধ্যেব খল্লিমানি ভূতানি জায়ন্তে, আনন্দেন জাতানি জীবন্তি, আনন্দেন প্রয়ান্ত্যভিসংবিশন্তি।"

আনন্দ হইতেই সর্ববভূতের উৎপত্তি, আনন্দেই তাহারা জীবিত থাকে, এবং ধ্বংসপ্রাপ্ত হইয়া আনন্দেই প্রবেশ করে।

সূতরাং স্থির আদিতে, মধ্যে ও অন্তে সকল সময়েই আনন্দ বর্ত্তমান। যাঁহার নিজের স্বরূপ আনন্দ, তিনি তাহা অনুভব করিবেন কি প্রকারে ? আনন্দ অনুভব করিবার জন্ম পৃথক্ সন্তার প্রয়োজন। অতএব আনন্দস্বরূপ ব্রহ্ম ইচ্ছা করিলেন, "একোহং বহু স্থান্"—আমি একলা আছি বহু হইব। স্থতরাং তাঁহার সন্তণ-ভাব ধারণ ও বিশ্ব-স্থি আনন্দানুভবের জন্ম। বহু না হইলে বিলাস হয় না। আনন্দানুভবের জন্ম পর্মাত্মা ও জীবাত্মার ভেদভাব। পর্মাত্মা পুরুষ ও জীবাত্মা প্রকৃতি। প্রকৃতি ব্রহ্মেই বিগ্রমান আছে। যাহা ভিতরে ছিল, তাহার বহিবিকাশ মাত্র হইল, কেন না অভাব হইতে ভাবের উৎপত্তি হয় না।

রন্দাবন লীলায় শ্রীকৃষ্ণ পুরুষ এবং গোপীরা প্রকৃতি। শ্রীমদ্ভাগবতে রাধার নাম নাই। তবে সূরদাস রাধার নাম কোথা হইতে পাইলেন ? সম্ভবতঃ রাধার নাম জয়দেবের গীতগোবিন্দ ও প্রচলিত কিংবদন্তী হইতে গৃহীত হইয়াছে। বিফুর উপাসনা বহু কাল পূর্ব্ব হইতেই প্রচলিত ছিল। মৈত্রুপনিষদে বিষ্ণু, অচ্যুত ও নারায়ণকে ব্রহ্ম বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে। মহাভারতের শান্তিপর্বের "পঞ্চরাত্র ধর্ম্মের" (অর্থাৎ বৈশ্বব ধর্ম্মের ) এবং নারায়ণীয় উপাখ্যানে বিষ্ণু-সহস্র-নামের উল্লেখ আছে। বেশনগর ও নানাঘাটের শিলালিপি হইতে প্রমাণ পাওয়া যায় যে খ্যের ছই শত বৎসর পূর্বেবও ভারতে বৈশ্বব ধর্ম্মের প্রচলন ছিল। দাক্ষিণাত্যে বৈশ্বব ধর্ম্ম যে প্রচলিত ছিল তাহা রামানুজের পূর্বেবর্ত্তী যামুনাচার্য্যের, এবং যামুনাচার্য্যেরও অনেক পূর্ববর্ত্তী বহু মহাপুরুষের জীবন-কাহিনী হইতে জানা যায়। সংস্কৃত সাহিত্যে ভাস-কবি অতি প্রাচীন। তাহার "বালচরিত" নাটকে কৃষ্ণলীলার বর্ণনা আছে। "বর্হেণেব স্কুরিত রুচিনা গোপবেশস্থ বিষ্ণোঃ" বলিয়া কালিদাস "মেঘদূতে" কৃষ্ণের রুন্দাবন-লীলার ইন্তিত করিয়াছেন। তিনি রঘুবংশের ইন্তুমতী-স্বয়ম্বরের "সম্ভাব্যভর্তারমমুং যুবান্ম্" ইত্যাদি বর্ণনায়ও বুন্দাবন-লীলার আভাস দিয়াছেন।

কিন্তু এই সকল বৃন্দাবন-লীলার উল্লেখে রাধার নাম নাই। রাধার নাম হরিবংশে পাওয়া যায়। এক স্থলে এইরূপ উল্লেখ দেখিতে পাওয়া যায়— "গোপীগণকে লইয়া ক্রীড়া করিবার সময় দামোদর যৎকালে 'হা রাধে, হা চন্দ্রমুখি ইত্যাদি শব্দ দারা বিরহ প্রকাশ করিতেন, তখন সেই বরাসনাগণ প্রহুক্ট হইয়া সাদরে তদীয় মুখনিঃস্ত বাণী প্রতিগ্রহ করিত।" দ্বিতীয় শতাব্দীতে প্রাকৃতে লিখিত "গাণা-সপ্তশতীতে" রাধা নামের উল্লেখ আছে। আনন্দবৰ্দ্ধন খৃষ্ঠীয় নবম বা দশম শতাব্দীর লোক বলিয়া কথিত হন। তাঁহার "ধ্বতালোক" নামক গ্রন্থের দ্বিতীয় উত্তোতে উদ্বৃত ছুইটী শ্লোক-মধ্যে রাধার নাম পাওয়া যায়। স্থতরাং দেখা যাইতেছে যে রাধার নাম জয়দেবের বহুপূর্বেওও জ্ঞাত ছিল। জ্ঞানের বা ভাবসমূহের উৎকর্ষের সঙ্গে সঙ্গে ভাষারও উৎকর্ষ সাধিত হয়—ভাষার প্রকাশিকা শক্তি বৃদ্ধি পায় এবং অল্ল কথায় অধিক ভাব প্রকাশ করিবার চেফী হয়। অবচ্ছিন্ন-ভাব-প্রকাশক শব্দের বাহুল্য হইতে থাকে, এবং জাতি হইতে বর্গ গঠিত হইয়া জাতি-বাচক ভাবের বা শব্দের অধিক ব্যবহার হইতে থাকে। অত্এব অনুমান হয় যে এই সব কারণে 'রাধা' নামের স্প্তি হুইয়াছে। রাধা সম্ভবতঃ গোপীগণের আদর্শ বা সার-স্বরূপা, অর্থাৎ গোপীরা প্রকৃতির ব্যপ্তি ভাব এবং রাধা সমপ্তি ভাব।

প্রকৃতি ও পুরুষের লীলা, স্থাষ্টির আদি হইতেই চলিতেছে। রুন্দাবন-লীলার জন্ম ভগবান্ প্রকৃতির প্রতীক স্বরূপ রাধা নামে একটী পৃথক্ বিগ্রহ উৎপন্ন করিলেন এবং নিজেও আকার গ্রহণ করিলেন। "ঈশরঃ পরমঃ কৃষ্ণঃ সচিদানন্দ-বিগ্রহঃ।" আনন্দ-স্বরূপের বিকারে যে শক্তি প্রকাশ পায় তাহার নাম হলাদিনী বা রাধা। পুরুষেরই রূপান্তর প্রকৃতি, অতএব রাধাকৃষ্ণ অভিন্ন। রাধাকৃষ্ণের বিহারই আদর্শ শৃঙ্গার রসের বিলাস। শ্রীকৃষ্ণ সৌন্দর্য্যের আধার এবং শৃঙ্গার রসের মূর্ত্তিমান বিগ্রহ। কৃষ্ণ নায়ক-শিরোমণি, এবং রাধা নায়িকাগণের আদর্শ। কৃষ্ণোপাসনা সৌন্দর্য্যের উপাসনা, রসস্বরূপের ভাবনা।

জীবাল্মা পরমাল্যাতে আত্মসমর্পণ করিতে চায় এবং ভেদভাবকে অপসারিত না করিয়া, পরমাল্মার অনুভূতি দারা আনন্দলাভ করিতে চায়। এই আকাজ্জা কার্য্যে পরিণত করিবার জন্ম যে উপায় অবলম্বিত হয়, তাহার নাম সাধনা। ভিন্ন ভিন্ন ব্যক্তির বা সম্প্রদায়ের সাধনার প্রণালী ভিন্ন ভিন্ন। যাঁহারা সাধনায় অধিক অগ্রসর হইয়াছেন, তাঁহারা যোগ ও সমাধি দারা ভগবান্কে পাইবার চেটা করেন। কিন্তু এই প্রণালী সাধারণ মানবের পক্ষে জুঃসাধ্য। ইহা শুষ্ক ও নীরস। মানুষ আনন্দ চায়। ঈশ্বরকে কর্ম্মহীন ও নিরব্ছিন্ন জ্ঞানের স্বরূপ কল্পনা করিয়া তাঁহাতেই নিজেকে বিলীন করিয়া দিয়া মানুষ স্থুখ পায় না। সাধারণ মানব স্থুল ও সরস ভাবে ভগবান্কে প্রেম অর্পণ করিতে চাহে। সূফীরা ভক্ত ও ভগবানের প্রেমকে মানবীয় প্রেমের সাদৃশ্যে গঠিত করিয়াছেন। তাঁহারা ভগবান্কে অসীম জানিয়াও, তাঁহাকে প্রেমাস্পদরূপে গ্রহণ করিয়া জীবাত্মা বা সাধককে প্রেমিকরূপে কল্পনা করিয়াছেন। উদাহরণ স্বরূপ কবীরের ভূইটী পদ উদ্ধৃত হইলঃ—

১। জাগ প্যারী অব কা সোবৈ ? বৈন গয়ী দিন কাহে কো খোবৈ ? জিন জাগা তিন মানিক পায়া। তৈঁ বৌরী সব সোয় গঁবায়া॥ পিয় তেরে চতুর তূ মূর্ঝ নারী। কবহুঁ ন পিয় কী সেজ সঁবারী॥ হোঁ বৌরী বৌরাপন কীনহোঁ। ভর জোবন অপনা নহিঁ চীন্হোঁ॥ জাগ দেথ পিয় সেজ ন তেরে। তোহি ছাড়ি উঠি গয়ে সবেরে॥

## কহৈ কবীর সোস ধন জাগৈ। সবদ বান উর অন্তর লাগৈ॥

"প্রিয় সখি, জাগ্, আর শুয়ে থেকে কি হবে ? রাত ফুরিয়েছে, দিনের বেলাটা কেন নট কর্ছিস্ ? যে জেগেছে সে মাণিক পেয়েছে, তুই পাগ্লি, সময়টা কেবল ঘুমিয়ে কাটাচ্ছিস্। তোর প্রিয়তম চতুর, তুই মূর্থ নারী। তুই তো কখনো তোর প্রিয়তমের শয্যা রচনা করিস্ নাই।" "পাগল আমি, পাগ্লামী করিয়াছি, যৌবন কালটায় আপন লোক চিনিতে পারি নাই।" "তুই এখন জাগ্, দেখ্ তোর প্রিয়তম শযায় নাই, সকাল বেলা উঠেই তোকে ছেড়ে পালিয়েছে।" কবীর বলিতেছেন, কেবল সেই ধ'নিই ( নারীই ) জাগে, যার অন্তরে শব্দ বাণ লেগেছে।

₹ |

নৈহরবা হমকো নহি ভাবৈ।

সাঁঈ কী নগরী পরম অতি স্থন্দর

জঁহ কোই যায় ন আবৈ ॥

চাঁদ সূরজ জহঁ পবন ন পানী

কো সন্দেস পহুঁ চাবৈ।

দরদ মোর সাঁঈ কো স্থনবৈ ॥

আগ চল পন্থ নহি সূঝৈ

রাহ ন ঠহরন জাবৈ।

কেহি বিধি সাঁঈ ঘর জাউঁ, মোরি সজনী,

বিরহ জোর জনাবৈ ॥

বিন সাঁঈ ঐসন পঁহি কোঈ

জো য়হ রাহ বতাবৈ।

কহত কবীর ঐ স্থনো ভাই প্যারে

কৈসে পীতম পাবি ॥

তপন য়হ জিয়কে বুঝাবৈ॥

আমার বাপের বাড়ি আর ভাল লাগে না। আমার স্বামীর নগর পরম স্থন্দর, কিন্তু সেখানে কেউ যায়ও না, আর সেখান থেকে কেউ আসেও না। সেখানে চন্দ্র, সূর্য্য, বায়ু, জল কিছুই যেতে পারে না, কে খবর নিয়ে যাবে? আমার অন্তরের ব্যথা কে আমার স্বামীকে শুনাবে? স্থমুখে যাবার পথ চিন্তে পারি না, আবার পথে থাম্তেও পারি না। সজনি, কি উপায়ে স্বামি-ঘরে যাব ? বিরহ প্রবল হ'য়ে উঠেছে। স্বামী ভিন্ন এমন কেউ নাই যে পথ ব'লে দিতে পারে। কবীর বল্ছেন, শুন ভাই প্রিয়, কি উপায়ে প্রিয়তমকে পাব ? কে এই হুদিয়ের জালা নেবাবে ?

কিন্তু সূফীরা ভগবানের কোনো রূপ স্বীকার করেন নাই। বৈশ্বব কবিরা আরও স্থূলভাবে ভগবানের কল্পনা করিয়াছেন। এই বিশ্বই পরমাত্মার আংশিক স্থারপ। জীবাত্মা এই বিরাট্ সন্তার মধ্যে অবস্থিত থাকিয়াও ভিন্নতাজনিত ক্রেশ অনুভব করিতেছে, এবং পরমাত্মার সঙ্গ লাভ করিবার জন্ম ধাবিত হইতেছে। বৈশ্ববেরা ভগবানের একটা মানবীয় রূপ কল্পনা করিয়া মানবীয় প্রেমের আদর্শে তাঁহাদের ভগবৎ-প্রেম গঠিত করিয়াছেন। তাঁহারা জীবাত্মা ও পরমাত্মার মানবীয় রূপকে অবলম্বন করিয়া প্রেমিক প্রেমিকার পরস্পরের আকর্ষণ ব্যক্ত করিয়াছেন। পার্থিব প্রেমের আদর্শে স্ফাদের প্রেমিক প্রেমিকার যে আকর্ষণ ব্যক্ত হয়, তাহাতে যথেষ্ট আবেগ থাকিলেও, বিগ্রহের মধ্য দিয়া বাসনার যে তীব্রতা ও স্পেষ্টতা ব্যক্ত হয়, তাহা বিগ্রহ-নিরপেক্ষ ভাবে প্রকাশ করা হুঃসাধ্য। কিন্তু মধুর রসের সকল বৈচিত্র্য ব্যক্ত করিতে গিয়া বৈশ্বব কবিদের অনেকের রচনা স্থানে স্থানে পৃতিগন্ধবিশিষ্ট হইয়া পড়িয়াছে। ইন্দ্রিয়ের ভাষায় অতীন্তিয়তা ব্যক্ত করিতে গেলে অনেক সময় ইহা অবশ্যস্তাবী।

স্থানে স্থানে সূরদাসের রচনা অশ্লীল বলিয়া বিবেচিত হইতে পারে। কিন্তু মনে রাখিতে হইবে যে, কোনো রসের বর্ণনায় সেই রসান্তর্গত যত প্রকার আবেগ (emotion) বা ভাব উৎপন্ন হওয়া সম্ভব, তাহা পুড়ান্মপুড়া-রপে বর্ণনা করাতেই রসশাস্ত্রমতে কাব্যের শ্রেষ্ঠত্ব। শৃঙ্গার রসের বর্ণনায় যে সকল কার্য্য বা ভাব অশ্লীল বলিয়া বিবেচিত হইতে পারে, তাহা ঐ রসের অঙ্গ, এবং তাহা না দিলে ঐ রস সম্পূর্ণরূপে পরিস্ফুট হয় না।

সূরদাস অশ্লীলতার বর্ণনা করিবার অভিপ্রায়ে কাব্যপ্রণয়নে প্রবৃত্ত হন নাই। কাব্য-রচনায় তাঁহার উদ্দেশ্য ছিল ভগবানের লীলা-মাধুর্য্য প্রকাশ করা। এই বর্ণনায় যদি কোনো কোনো স্থানে শ্লীলতার অভাব হইয়া থাকে, তাহা হইলে বলিতে হইবে যে, তিনি যে সময়ের লোক এবং যে বাতাবরণে অবস্থিতি করিতেন, তাহাতে এবং তৎপূর্বকালে ইহা দোষ বলিয়া বিবেচিত হইত না। তিনি প্রাচীন প্রথার অনুসরণ করিয়াছেন। কালিদাস হরপার্ববতীর সম্ভোগ বর্ণন করিয়াছেন। জয়দেবও এ বিষয়ে নিরপরাধ নহেন।

বিভাপতির অনেক পদ শ্লীলতাকে লজ্ঞ্যন করিয়াছে। পূর্ববকালে নায়ক-নায়িকার সম্ভোগের বর্ণনা না দিলে কাব্য অঙ্গহীন বলিয়া গণ্য হইত। ভরত তাঁহার নাট্যশাস্ত্রে বলিয়াছেন,—"যৎকিঞ্চিৎ লোকে মেধ্যং স্থলনং তৎ সর্ববং শৃঙ্গার-রসেনোপমীয়তে।"

বৈষ্ণবেরা বলেন যে শ্রীকৃষ্ণের সহিত রাধা ও গোপীদের বিহার প্রাকৃত বিহার নহে, উহা অপ্রাকৃত, কারণ শ্রীকৃষ্ণ চিন্ময় বিগ্রহ এবং ব্রজদেবীরাও চিন্ময়ী। ব্রজলীলা বিশুদ্ধ প্রেমের লীলা। মায়িক রাজ্যে মায়ার বিকার-স্বরূপ কাম আছে, কিন্তু চিন্ময়রাজ্যে কাম থাকিতে পারে না। চিন্ময়রাজ্য প্রেমের রাজ্য, সেখানে সব আনন্দময়। কামবিজয়ই এই লীলার উদ্দেশ্য। মহারাজ পরীক্ষিতকে শুকদেব বলিয়াছিলেন—

> "বিক্রীড়িতং ব্রজবধ্রিদঞ্চ বিষ্ণোঃ শ্রেদায়িতো নু শৃণুয়াদথ বণয়েদ্ যঃ। ভক্তিং পরাং ভগবতি প্রতিলভ্য কামং হুদ্রোগমাশ্বপহিনোত্যচিরেণ ধীরঃ॥"

"ব্রজবধূগণের সহিত বিষ্ণুর এই রাসলীলা যিনি শ্রেনার সহিত শ্রবণ বা কীর্ত্তন করেন, সেই ধীর ব্যক্তি, ভগবানে পরাভক্তি লাভ করিয়া হৃদয়ের রোগস্বরূপ কামকে শীঘ্রই চিরকালের জন্ম ত্যাগ করিতে সমর্থ হন। অতএব উহাতে, কোনো অশ্লীলতার আরোপ হইতে পারে না। এরূপ ব্যক্তিদের মতে, শ্রীকৃষ্ণই একমাত্র পুরুষ, আর সকলই প্রকৃতি। অতএব জীবও প্রকৃতি। প্রকৃতি ও পুরুষ নিত্য-সম্পৃক্ত। ভাগবতাদি গ্রন্থে ইহারই রূপকমাত্র বর্ণিত হুইয়াছে। এই ভাবটা মানব-মনে স্পষ্ট করিবার জন্মই ভগবানের অবতার-গ্রহণ। রাসলীলাস্থলে প্রত্যেক গোপী ভাবিতেছে যে কৃষ্ণ কেবল আমারই পার্ম্বর্ত্তী। ইহা দ্বারা উপনিষৎ-কথিত একশাখাস্থ ছুইটা পক্ষীর ন্যায় জীবাত্মার সহিত প্রমাত্মার অবস্থান ধ্বনিত হইতেছে না কি ? সূরদাস্বলিয়াছেন,—"বৈ অবিগতি আবিনাসা পূরন, স্বঘ্ট রহে সমান্ট।" অর্থাৎ তিনি (ভগবান্) অজ্ঞেয়, অবিনাশী এবং পূর্ণ; তিনি সকল জীবাত্মাতেই অবস্থান করেন।

সূরদাস প্রকৃতি-পুরুষ (জীবাত্মা-পরমাত্মা) সম্বন্ধে যাহা বলিয়াছেন তাহাই চূড়ান্ত ক্থা— ব্ৰজহিঁ বসে আপুহি বিসরায়ো। প্রকৃতি পুরুষ একৈ করি জানহুঁ, বাতনি ভেদ বতায়ো॥ জল থল জহাঁ তুম বিন্ম নহিঁ, ভেদ উপনিষদ গায়ো। দ্বে তন্মু জীব এক হম তুম দোউ, স্থুখ কারন উপজায়ো॥

ব্রজে অবতীর্ণ হইয়া তুমি আত্মবিস্কৃত হইয়াছ। প্রকৃতি ও পুরুষকে এক বলিয়াই জানি, তাঁহাদের ভেদ কেবল কথায়। জলে, স্থলে এবং যেখানে সেখানে তোমা ভিন্ন কিছুই নাই—এই রহস্য উপনিষদে গীত হয়য়ছে। দেহ ছইটা, কিন্তু জীব (আত্মা) একটা। "আমি, তুমি" এই ছইটা ভাব তুমি উৎপন্ন করিয়াছ আনন্দানুভবের জন্য। [সূরদাস ভেদেও অভেদ অনুভব করিতেন। শ্রীকৃষ্ণের ব্রহ্মত্বে তাহার অটল বিশাস। বাস্তবিকই পরমাত্মা নিগুণ এবং তাহার ভাব নিরপেক্ষ; অর্থাৎ তাহার অন্তর্বিকাশের নাম ব্রহ্ম, এবং বহির্বিকাশের নাম প্রকৃতি।]

সূরদাসের দার্শনিক মত সূরসাগরের কতিপয় পদে পাওয়া যায়, তন্মধ্যে নিম্নে একটী প্রদত্ত হইল—

সদা এক রস এক অখণ্ডিত, আদি অনাদি অনূপ।
কোটি কল্প বীতত নহিঁ জানত, বিহরত যুগল স্বরূপ।
সকল তত্ত্ব প্রক্ষাণ্ড দেব পুনি, মায়া সব বিধি কাল।
প্রকৃতি পুরুষ শ্রীপতি নারায়ণ, সব হৈঁ অংশ গোপাল।
কর্মযোগ পুনি জ্ঞান উপাসন, সব হী ভ্রম ভ্রমায়ো।
শ্রীবল্লভ প্রভু তত্ত্ব স্থনায়ো, লীলা ভেদ বতায়ো॥

( শ্রীবল্লভাচার্য্য সূরদাসকে বৈষ্ণব সিদ্ধান্ত এবং লীলা-রহস্থ বিষয়ে যে উপদেশ দিয়াছিলেন তাহাই সংক্ষেপে এই পদে ব্যক্ত হইয়াছে।)—মহাবিষ্ণু-স্বরূপ শ্রীকৃষ্ণ অথণ্ডিত (অর্থাৎ পূর্ণ) ব্রহ্ম। তিনি অনাদি ও অনুপম। তিনি এক-রস, অর্থাৎ সকল সময় নির্বিকার ও আনন্দময়। তিনি সর্ববদা যুগলরূপে বিহার করিতেছেন—কোটীকল্ল অতীত হইয়া গেলেও তিনি অনুভব করিতে পারেন না, অর্থাৎ তাঁহার নিকট কালের গতি নাই। তিনিই পঞ্চবিংশতি তত্ত্ব ও ব্রহ্মাণ্ডদেব। বিধি এবং কাল ইত্যাদি সবই মায়া। প্রকৃতিপুরুষ, শ্রীপতিনারায়ণ, সকলই গোপালের (অর্থাৎ মহাবিষ্ণুর) অংশমাত্র। কর্ম্ম,

যোগ, জ্ঞান, উপাসনা, সবই ভ্রমের (মায়ার) দ্বারা আচ্ছন্ন। [ যুগল-রূপে রাধা-কৃষ্ণ নিত্য বিহার করিতেছেন। এই বিহার-স্থলে কেবল গোপীরাই (অর্থাৎ মুক্ত জীবেরাই) প্রবেশ করিতে পারেন। কবীর এই মুক্ত জীবদিগকেই 'হংস' নামে অভিহিত করিয়াছেন।]

এই বিষয়ের নিম্নলিখিত আরও ছুইটা পদ আমার দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়াছে—

- ১। স্থানি রাধা য়হ কহা বিচারে।
- ২। তোহিঁ স্থাম হম কহা দিখাবৈঁ।

শিশু অবস্থাতেই পূতনা, বকাস্থর, অঘাস্থর ইত্যাদির বধসাধন এবং গোবর্দ্ধন-ধারণ, অনল-পান, কালিয়-মর্দ্দন ইত্যাদি অলোকিক কার্য্য সম্পন্ন করাতে, গোপীরা শ্রীকৃষ্ণকে ঈশর বলিয়াই জানিত। রাধা ও কৃষ্ণ উভয়ে উভয়ের রূপে মুগ্ধ। সূরদাসের কাব্যে রাধাকৃষ্ণের রূপ-বর্ণনা অতি চমৎকার। কিন্তু এই কাব্যে পুনক্তি দোষও অনেক। পূর্বেই বলা হইয়াছে অনেকের মতে রাধাকৃষ্ণের সম্ভোগ অশ্লীলতা-ব্যঞ্জক। তাঁহারা বলেন যে প্রী-পুরুষের সম্ভোগ একটা সাধারণ বস্তু সত্য, কিন্তু তাহা বলিয়া তাহার আবরণ মোচন করা অকর্ত্ত্ব্য। যাহা হউক ভাগবতে বা সূরদাসের কাব্যে অবৈধ প্রেমের পোষকতা করা হয় নাই।

আজকাল য়ুরোপ হইতে আমাদের দেশে একটা নৃতন মতের আমদানী হইয়াছে—স্বামী স্ত্রীর নিকট ভালবাসার দাবী করিতে পারেন না। মন যাহার প্রতি ধাবিত হয়, তাহাকেই ভালবাসিতে পারা যায়, কায়ণ ভালবাসা হদয়ের বস্তু, জায় করিয়া হদয় অধিকায় করা যায় না। সহজিয়া মতের কথাও প্রায় এই। যে নারী পতির প্রতি অনুরক্তা না হইয়া পরপুরুষে আসক্তা হয়, তাহাকে রসশাস্ত্রে পরকীয়া নায়িকা, এবং যে স্বামীতে অনুরক্তা তাহাকে স্বকীয়া নায়িকা বলে। স্বীয় পতির সহিত মিলিত হওয়ায় যে আবেগ তদপেক্ষা পরকীয়া নায়িকার উপপতির সহিত মিলিত হওয়ায় আবেগ অনেক অধিক। এইরূপ তীব্র আবেগ দ্বায়া পরিচালিত হইয়া গোপীয়া শ্রীকৃঞ্জের অর্থাৎ ভগবানের আরাধনা করিয়াছিল। ঋয়েদের ৯০২া৫এ এই ভাবটা উক্ত হইয়াছে—

"যোষাজারমিব প্রিয়ম্।"

অর্থাৎ, ঈশরের প্রতি জীবাত্মার প্রেমের আবেগ, উপপতির প্রতি পরকীয়া নারীর প্রেমের আবেগের ন্যায় তীব্র। এই মন্ত্রাংশ হইতে বুঝা যায় যে, প্রাচীন ভারতে যখন যাগ-যজ্ঞই প্রধান ধর্ম্মকর্ম্ম বলিয়া বিবেচিত হইত, তখনও সেই সকল কর্ম্মে ভক্তির অঙ্কুর নিহিত ছিল। যাহা হউক, পরকীয়া নায়িকার ভাব লইয়া প্রত্যেক সাধকের সাধনা-কার্য্যে প্রবৃত্ত হওয়া উচিত, নতুবা ভগবৎ-প্রাপ্তি হইবে না। কার্ডিনাল নিউম্যানও প্রায় এই কথাই বলিয়া গিয়াছেন। \*

য়ুরোপীয় কতিপয় ঔপত্যাসিকের অনুকরণে আমাদের দেশের আধুনিক কয়েকজন ঔপত্যাসিক স্বাধীন প্রেমের পোষকতা করিয়া নিন্দার্হ হইয়াছেন। স্থূলভাবে দেখিতে গেলে এই শ্রেণীর উপত্যাস-লেখকদের অপরাধ বৈষ্ণব কবিদের অপরাধের তুলনায় অধিক নহে। স্থূলভাবে, কৃষ্ণের প্রতি গোপীদের অনুরাগে পরকীয়া নায়িকার লক্ষণ বিহুমান। কিন্তু গোপীরা কৃষ্ণকে ঈশর বলিয়া দৃঢ় বিশ্বাস করিত। বৈষ্ণবের হৃদ্-গত বাসনাই এই যে কৃষ্ণের প্রতি অনুরাগ লারা, অর্থাৎ প্রেম ও ভক্তির সাধনা লারা, সে ভগবানের সহিত সালোক্য লাভ করে, অর্থাৎ বৈকুঠে তাঁহার সহিত একত্র বাস করে, এবং পর পর আরও সাধনা লারা সাযুজ্য ও সারূপ্য প্রাপ্ত হয়। গোপীরা সোভাগ্যক্রমে এমন যুগে ও এমন স্থানে জন্ম গ্রহণ করিয়াছিল যে তাহারা মানুষ্রের ঈশ্বিত বস্তুকে নরদেহে অবস্থান করিতে দেখিয়াছিল। সেই কৃষ্ণরূপী ভগবানের রূপ-মাধুরীতে মুগ্ধ হওয়া তাহাদের পক্ষে অস্বাভাবিক নহে। তাঁহার সহিত এক স্থানে অবস্থান করিয়া এবং তাঁহার সেবা করিয়া তাহারা ধন্য হইয়াছিল। কাম্য বস্তুকে হাতে পাইয়া তাহারা তাঁহাকে ছাড়িতে পারে নাই। সূরদাসের গোপীরা বলিয়াছিল—

মন ক্রম বচন নঁদনন্দন কো, নৈকু ন ছাড়োঁ পাস। কৈসে রহৈ পরি রী সজনী, এক গাড়াঁ কো বাস॥

মনে, কর্ম্মে ও বচনে কৃষ্ণের সঙ্গ ছাড়িনা। এক গ্রামে বাস করিয়া কেমন করিয়া তাঁহাকে ছাড়িয়া থাকা যায় ?

<sup>&</sup>quot;If thy soul is to go on into higher spiritual blessedness, it must become woman; yes, however manly thou mayst be among men."

এই পৃথিবীতেই গোপীদের সালোক্য লাভ হইয়াছিল। সম্ভবতঃ তাহাদের
নারী-স্থলত বাসনাও চরিতার্থ ইইয়াছিল, অতএব তাহাদের সাযুজ্য লাভও এক
প্রকারে ইইয়াছিল বলিয়া ধরা যাইতে পারে। অতএব গোপীগণকে সাধারণ
পরকীয়া নারীর শ্রেণীভুক্ত করা যায় না। যাহা হউক. বহু শতাক্দা ধরিয়া
ভক্ত ও সাহিত্যিক সমাজে গোপীদিগের লীলাকথা কেবল যে উপেক্ষিত
হইতেছে না তাহা নহে, বরং আদৃতই হইয়া আসিতেছে। শ্রীমদ্ভাগবতকার
এবং অক্যান্য বৈঞ্চব কবিরা যদি অপরাধী হইয়া থাকেন, তাহা হইলে সূরদাসও
অপরাধী। অন্ততঃ চিরকালের প্রথানুসারে তাঁহার অপরাধ মার্ভ্রনীয়। আদি
রসের কবির হিসাবে তিনি কোনো অপরাধই করেন নাই, যে হেতু তিনি এই
রসকে সম্পূর্ণতা দান করিয়াছেন। ভক্তের হিসাবে তিনি রাধাক্ষকের বিহারে
প্রকৃতি ও পুরুষের—ভক্ত ও ভগবানের—মিলনানন্দ অনুভব করিয়াছেন। যে
সকল কবিতা স্থক্চি-সম্পন পাঠকের হৃদয়কে আঘাত করে, তাহা বাদ দিলেও,
এই রসের অন্যান্য অসংখ্য কবিতা অতি মধুর।

সূরদাসের কাব্যে কৃষ্ণান্মরক্ত গোপীদের অধিকাংশই অবিবাহিতা। রাধাও কুমারী। তাহারা কৃষ্ণকে পতি বলিয়াই জানিত। অতএব তাহারা কৃষ্ণের স্বকীয়া নায়িকা। তাহারা রাসলীলাস্থলে আসিয়া কৃষ্ণকে বলিয়াছে—

> "আপুহি কহী করো পতি সেবা তা সেবা কো হম আয়ী।"

অর্থাৎ, আপনিই আমাদিগকে পতি-সেবা করিতে বলিয়াছিলেন। সেই সেবার জন্মই তো আপনার নিকট আসিয়াছি।

এই হিসাবে তাহাদের মধ্যে যাহারা বিবাহিতা, তাহাদিগকে তাহাদিগের স্ব স্ব পতির এক প্রকার পরকীয়া নায়িকা বলিয়া ধরা যাইতে পারে। কৃষ্ণ রন্দাবন ত্যাগ করিয়া মথুরায় চলিয়া গেলে গোপীরা প্রোষিত ভর্তৃকার ভাষ আচরণ করিয়াছিল এবং চিরকাল তাহাদের পাতিব্রত্য অক্ষুগ্ধ রাখিয়াছিল। কৃষ্ণ মথুরায় চলিয়া গেলে, এ সম্বন্ধে গোপীরা কি বলিয়াছিল শুকুন—

হম অলি গোকুলনাথ আরাখ্যো। মন ক্রম বচন হরি সোঁ ধরি পতিব্রত, প্রেম জপতপ সাধ্যো॥ হে উদ্ধব, আমরা গোকুলনাথের আরাধনা করিয়াছি। মনে, কর্ম্মে ও বচনে হরির সহিত গাতিব্রত্য রাখিয়া প্রেমের জপ-তপ সাধনা করিয়াছি।

সূরদাসের কাব্যে রাধা আয়ান যোষের স্ত্রী নহেন। তিনি কুমারী একং ব্যভানু প্রধানের কন্যা। রাসলীলা-স্থলে শ্রীকৃষ্ণের সহিত তাঁহার গন্ধর্ব বিবাহ হইয়াছিল। সূরসাগরে জটিলা, কুটিলা বা বড়াইর নাম নাই, কিন্তু চন্দ্রাবলী, বৃন্দা ও ললিতার উল্লেখ আছে। ভাগবতে দানখণ্ড নাই কিন্তু সূরদাসের কাব্যে আছে। নোকাখণ্ড উভয় গ্রন্থেই নাই। ভাগবতে গোপী-উদ্ধব-সংবাদ আছে, সূরদাসের কাব্যে ইহা ভ্রমর-গীতি নামে অভিহিত হইয়াছে।

নায়ক-নায়িকার মিলনের পূর্বেব উভয়েয় মনে যে প্রেমের সঞ্চার হয় ও মিলনের আকাঙক্ষা জন্মে, তাহাকে পূর্ববরাগ বলে। প্রাচীন অলঙ্কার শাস্ত্রে 'পূর্বরাগ' শব্দটী ব্যবহৃত হয় নাই, কিন্তু সাহিত্যদর্পণে ইহার ব্যবহার প্রথম দৃষ্ট হয়। শ্রীবিশ্বনাথ কবিরাজ শ্রীচৈতগুদেবের পরবর্ত্তী বলিয়া কথিত হন। জয়দেবের গীতগোবিন্দে রাধাকৃষ্ণের পূর্ব্বরাগের বর্ণনা নাই। মহাপ্রভুর পরবর্ত্তী সাহিত্যেই কেবল পূর্ব্বরাগের বর্ণনা পাওয়া যায়। কথিত হয় যে, সনাতন গোস্বামীকে উপদেশ দিয়া রন্দাবনে পাঠাইবার সময় চৈতগুদেব প্রেমের ক্রমিক অভিব্যক্তির স্তরগুলি নির্দ্দেশ করিয়া দেন, এবং সেই অবধি বৈষ্ণব সাহিত্যে প্রেমের এই প্রথম ও মধুর স্তরটীর উল্লেখ দৃষ্ট হয়। এখানে আপত্তি হইতে পারে যে চণ্ডীদাস ত মহাপ্রভুর পূর্ববর্ত্তী, তবে কেন তাঁহার পদাবলীতে পূর্ব্বরাগের পদ দৃষ্ট হয় ? তত্ত্ত্ত্বে ইহা বলা যাইতে পারে যে চণ্ডীদাস একজন নয়। কৃষ্ণকীর্ত্তন-রচয়িতা বড়ু চণ্ডীদাস শ্রীচৈতন্যদেবের পূর্বববর্ত্তী, কিন্তু দ্বিজ বা দীন চণ্ডীদাস তাঁহার পরবর্ত্তী। তিনিই পূর্ববরাগের পদগুলি লিখিয়াছিলেন। স্থতরাং সূরদাসের কাব্যে যে পূর্ব্বরাগের কোনো বর্ণনা নাই, তাহা আশ্চর্য্যের বিষয় নয়। শকুন্তলা ইত্যাদিতে যেমন নায়ক-নায়িকার প্রথম মিলনের পরবর্তী বিরহের বণনা আছে, সেইরূপ সূরদাসের কাব্যে রাধাকৃষ্ণের প্রথম সাক্ষাতের পর পরস্পরের অদর্শনজনিত তীব্র বেদনা-সূচক পদ আছে।

এক্ষণে দেখিতে হইবে, সূরদাসের জীবনের সহিত তাঁহার কাব্যের সামঞ্জস্ম আছে কি না ? সূরদাস আজীবন সংসার-ত্যাগী। বল্লভাচার্য্যকর্তৃক দীক্ষিত হওয়ার পর হইতেই গোকুলে তিনি তাঁহার জীবন অতিবাহিত করিয়াছিলেন। তিনি পদরচনা এবং স্বরচিত কৃষ্ণচরিত বিষয়ক পদ গান করিয়াই সময় কাটাইতেন। তিনি ভক্তশিরোমণি এবং তাঁহার কাব্যে তিনি যাহা কিছু ব্যক্ত করিয়াছেন তাহা ভক্তি হইতে উৎপন্ন। তিনি একাধারে পরম ভক্ত, মহাকবি ও নিপুণ গায়ক। ভক্তিই তাঁহার কাব্যের ও সঙ্গীতের উৎস। ভক্তিরসে তিনি আকণ্ঠ নিমজ্জিত ছিলেন।

সূরদাস জীবনাবসানের ঠিক পূর্বের নিম্নলিখিত ছুইটী পদ রচনা করিয়া আরুত্তি করিতে করিতে এবং প্রেমাশ্রু বিসর্জ্জন করিতে করিতে ধরাধাম ত্যাগ করিয়া অমরধামে প্রস্থান করেন—

> ১। ভরোসো দৃঢ় ইন চরনন কেরো। শ্রীবল্লভ-নখ-চন্দ-ছটা বিন্তু, সব জনমাঝ অঁথেরো। সাধন ঔর নহীঁ কলিযুগ মে, জাসো হোত নিবেরো। সুর কহা কহি তুবিধি অঁথেরো, বিনা মোল কো চেরো॥

কেবল ঐ তুইটা চরণেরই ভরসা। শ্রীবল্লভাচার্য্যের পদ-নথ-চন্দ্র-ছটা ভিন্ন তাঁহার দাসের মধ্যে সকলই অন্ধকার। এই কলিতে গুরুর পদ ভিন্ন আর দ্বিতীয় সাধন নাই, যদ্বারা নিদ্ধৃতি-লাভ হইতে পারে। সূর্দাস যে তাঁহার বিনা মূল্যে কেনা দাস। কি আর বলিব, এ জগতে এবং পরপারে উভয় স্থানেই তাহার অন্ধকার।

> ২। খঞ্জন নয়ন রূপ রস মাতে। অতিসৈ চারু চপল অনিয়ারে, পল-পিঞ্জরা ন সমাতে॥ চলি চলি জাত নিকট শ্রবনন কে, উলটি উলটি তাটস্ক ফঁদাতে। সূরদাস অঞ্জন গুন অটকে, না তরু অব উড়ি জাতে॥

আমি এখন শ্রীকৃষ্ণের খঞ্জন-নয়নের রূপ-রসে মন্ত। ঐ খঞ্জন অতিশয় স্থানর এবং সে এত চঞ্চল ও তীক্ষ যে পলকরূপ পিঞ্জরের মধ্যে আবদ্ধ থাকিতে চাহে না। সে পুনঃ পুনঃ কর্ণভূষণের দিকে লাফাইয়া যাইতে চাহে। কেবল অঞ্জনরূপ রজ্জ্ঘারা আবদ্ধ হইয়া আছে, নতুবা কোন্ কালে উড়িয়া যাইত।

পরক্ষণেই সূরদাসের মানসনেত্র চিরদিনের জন্ম নিপ্প্রভ হইল। ভারতেন্দু হরিশ্চন্দ্র এই প্রসঙ্গে নিম্নলিখিত কবিতাটী লিখিয়াছেন—

> মন সমুদ্র ভয়ো সূর কো, সীপ ভয়ে চখ লাল। হরি মুক্তাহল পরতহী, মুদি গয়ে ততকাল।

মৃত্যুকালে সূরদাসের মন যেন সমুদ্র হইয়াছিল, তাহার রক্তবর্গ চক্ষু যেন শুক্তি হইয়াছিল, তাহাতে হরিরূপী মুক্তা পতিত (অর্থাৎ উৎপন্ন) হওয়াতে তাহা তৎক্ষণাৎ মুদ্রিত হইয়া গেল।

## তুলসীদাস ও বিভাপতির সাহত স্রদাসের তুলনা

হিন্দী সাহিত্যক্ষেত্রে সূর্দাসের সহিত তুলনা করিবার যোগ্য একজন কবি ব্যতীত আর কেহ নাই। তাঁহার নাম তুলসীদাস। হিন্দীভাষাভাষীরা আজকাল বিভাপতিকেও হিন্দী-কবি-সমাজের অন্তর্গত করিতে প্রয়াসী। যদি তাঁহাদের দাবী সঙ্গত হয়, তাহা হইলে বিভাপতিকেও সূর্দাসের সহিত তুলনা করা যাইতে পারে।

সূরদাস ও তুলসীদাসের মধ্যে কে বড় ও কে ছোট বলা কঠিন। প্রতিভা উভয়েরই উচ্চ শ্রেণীর। সূরদাসের কাব্যের প্রধান বিষয় কৃষ্ণের বাল্য-লীলা, তুলসীদাসের কাব্যের বিষয় সমগ্র রামচরিত। সূরদাস গীতিকবিতার (Lyricএর) ক্রমিক বিশ্বাস দারা তাঁহার বিষয়ের বর্ণনা করিয়াছেন, তুলসাদাস তাঁহার প্রধান কাব্য রামচরিত-মানসে মহাকাব্যের (epicএর) ধারা. এবং গীতাবলী রামায়ণে ও কবিতাবলী রামায়ণে সূরদাস-প্রদর্শিত গীতিকবিতার প্রণালী, অবলম্বন করিয়াছেন। সূরদাসের কাব্যের নাম স্বসাগর। তিনি সূরসাগর ব্রজভাষায় লিথিয়াছেন, তুলসীদাস রামচরিত মানস আউধী ভাষায় এবং শেষোক্ত তুইখানি কাব্য ব্রজভাষায় লিথিয়াছেন। সূরদাস ব্রজের পরম্পরাগত কাব্যভাষার মধ্যে লোকভাষার মিশ্রণ দারা অনেক পরিমাণে কবিতার ভাষার সরলতা সম্পাদন করিয়াছেন। তাঁহারই প্রবর্ত্তিত ভাষা কবিসমাজে পরিগৃহীত হইয়া সাহিত্যিক ভাষায় পরিণত হইয়াছে। তুলসীদাস স্বর্তিত কাব্যগ্রন্থ সমূহে ভাষার সংস্কার অন্তরূপে করিয়াছেন। তিনি প্রচলিত শুদ্ধ আউধী কাব্য-ভাষায় সংস্কৃতমূলক শন্দের নোজনা করিয়। উহাকে ভাবপ্রকাশক ও মাধুর্ঘমণ্ডিত সাহিত্যিক ভাষায় পরিশত করিয়াছেন। কোমল কান্ত পদবিতাস যে পরিমাণে সূরসাগরে পাওয়া যায় সে পরিমাণে তুলসালাসের প্রভাবলাতে পাওয়া যায় না। তাহা হলৈও ভাষার জ্বানে ও প্রয়োগ নৈপুণো তুলসালাস সূরদাসাপেক্ষা প্রেষ্ঠ। ভূলসীলাস আউণা ও এক উভয় ভাষাতেই কবিতা রচনা করিতে সিদ্ধহস্ত ছিলেন। আউণা ভাষার উপর স্রদাসের অধিকার ছিল না; ব্রজ্ব ভাষার মাধুর্ঘাস্পাদনে ও চন্দের পারিপাটো হয়তো তাঁহার অধিক নিপুণতা ছিল।

गाइ: इंडेक, तकवल जागात माधुर्गा ও इत्कत পातिभाष्ट्रीहे जाँशांपत महत्वत প্রিচায়ক নতে: ভাবের গভীরতা এবং আবেগের তীব্রতাও তাঁহাদের শ্রেষ্ঠত্বের কারণ। মানব জাবনের যে সকল বেদনা গভীর ভাবে মমুয়্যের মর্ম্মস্থলকে স্পর্শ করে, ভাহাদিগকে পরিকৃট করিতে যে কবি যে পরিমাণে সক্ষম হইয়াছেন তিনি সেই পরিমাণে গণতিলাভ করিয়াছেন। এই কারণেই শেক্স্পীয়র ঞ্চাদ্বরের। ১ইয়াছেন। সূরদাস ও তুলসীদাস উভয়েই মনুস্থ-হৃদয়ের সার্বিজনীন আবেগ অতি নিপুণতার সহিত অকিত করিয়াছেন। সূরদাসের কৃতিত অসাধারণ, কিন্তু উহা কেবল দুইটা রসের মধ্যে সীমাবদ্ধ। তিনি বাৎসল্য ওি মধুর রসের আলেখাবলী এরূপ পুঋাম্বপুঋরূপে ও নিপুণভাবে চিত্রিত করিয়াছেন যে হাঁথার সৃক্ষাতা জদয়ক্সম করিয়া আমরা বিস্ময়াবিষ্ট, এবং মাধুর্ঘ্যের আস্বাদন করিয়া আক্র পরিতৃপ্ত হই। সূক্ষদর্শিতাতে ও কোমল পদবিভাসে তুলসাদা**সাপেক্ষা সূরদাসের আসন** উচ্চ। কিন্তু তুলসীদাসের ক্ষেত্র সূরদাসের ক্ষেত্রাপেক্ষা অধিক বিস্তৃত। তিনি মানব-জীবনের প্রায় যাবতীয় স্থ্থ-চুঃখকে মবলম্বন করিয়া সকল রসের বর্ণনাতেই সাফল্য লাভ করিয়াছেন। সূরদাস সমাঞ্চ সারক ও প্রচারকের কার্য্য হাতে লইতে চেফী করেন নাই। ঠাহার যাহা কিছু বক্তবা ছিল, তাহা তিনি নিরীহভাবে স্বীয় দেবতার চরণে নিবেদন করিয়াই ক্ষান্ত হইয়াছেন। কিন্তু তুলসীদাসের লোকশিক্ষার প্রতি দৃষ্টি ছিল। তাঁহার রচনা একদিকে পাঠকের মনে বৈরাগ্য, সন্ত্বিকতা ও ভগবদ্ভক্তির ভাব অঙ্কুরিত করিবার, অপর দিকে তাহার প্রবৃত্তি-নিচয়কে পারিবারিক ও সামাজিক কর্ত্তব্যের পথে পরিচালিত করিবার চেষ্টা করিয়াছিল। তুলসাদাস স্বকীয় কাব্যের অনেক স্থলে প্রচারকের কার্য্য করিয়া গিয়াছেন। তিনি ভণ্ড ধর্ম্মধ্বজীদিগকে তীত্র কশাঘাত করিয়া এই েশ্রণীর পাষওদিগের হস্ত হইতে সমাজকে রক্ষা করিয়াছেন। তিনি লোক-

ধর্ম্মের সহিত ভক্তিমার্গকৈ সন্মিলিত ও একীভূত করিয়া দেখাইয়া দিয়াছেন যে কর্মা, জ্ঞান ও ভক্তির মধ্যে সামঞ্জস্ম স্থাপিত হইতে পারে। কিন্তু সূরদাস সামাজিক কল্যাণ সম্বন্ধে উদাসীন। তাঁহার লেখায় কেবল উপাস্থ উপাসকের ভিতরের গৃঢ় সম্বন্ধের ইঙ্গিত পাওয়া যায়। কৃষ্ণভক্তিবাদীদের প্রতি সাধারণ লোকের অপেক্ষাকৃত অল্প আস্থার করণ এই যে তাঁহারা স্ব স্ব আধ্যান্মিক উন্নতি সম্বন্ধে যত যত্নবান্, লোকহিতের জন্ম তত নন। এই সকল কারণেই হিন্দী-ভাষা-ভাষীদের জগতে তুলসীদাসের রামায়ণের একাধিপত্য।

পরিশেষে বক্তব্য এই যে ভক্তি হিসাবে সূরদাস বিভাপতি অপেক্ষা অনেক শ্রেষ্ঠ হইলেও, লালিত্য, কোমলতা ও হৃদয়হারিত্ব হিসাবে বিভাপতির আদিরস-ঘটিত পদাবলীতে যে মাধুর্ঘ্যের আস্বাদন পাওয়া যায় তাহা সূরদাসের পদাবলীতে নাই। ইতি শম্